



المنتخالة التنياسية

الخِينَ الْمُنْ الْمُلِلْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْلِلْمُ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُ لِلْمُنْ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُنْ ل



مقوك الطّعب مي محفظة للمؤلّف المعرفض العلبت ما النّاكثة الماكلة المناكبة الماكات الما

المرتج كزالا بسلاني لليتراسكات

بهروت ـ لينان ـ يئر العبد

تلفرن + فاكس: ١٩٥١٩ (١) (١٩٦١) ص.ب.٢٥/٥٢

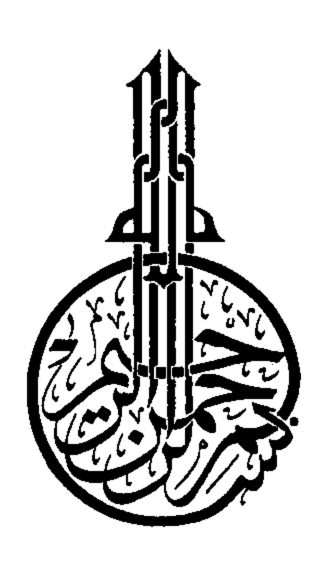
الإندرنت: www.alhadi.org ـ البريد الإلكترين: www.alhadi.org





السّتيلَجَعِ عَمْ مَهُ مَ خَصْحُ الْعَلَى إِلْمِكَ

المرتجكنز آلايت لاي للدِّرَالسَّاتِ



#### تقديم:

### بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير خلقه أجمعين، محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعنة على أعدائهم أجمعين، من الأولين والآخرين، إلى قيام يوم الدين.

وبعد..

فهذه نبذة قصيرة، عن الحياة السياسية للإمام التقي الجواد "عليه السلام"، لم أقصد فيها استيعاب كل ما يرتبط بهذا الموضوع؛ فإن ذلك يستدعي دراسة شاملة، تستوعب الوضع السياسي، والإجتماعي، والفكري، الذي عايشه صلوات الله وسلامه عليه، وتعامل معه، وسجل موقفاً تجاهه.

كما أن دراسة مستوعبة كهذه تفرض على الباحث أن يسلط الأضواء الكاشفة على سائر كلماته ومواقفه عليه الصلاة والسلام، وعلاقاته بمواليه، وبأصحابه وبشيعته، وكيفية تعامله معهم، لاسيها ما يرتبط بتنظيم أمورهم، ومعالجة مشاكلهم فيها بينهم، والتي ترتبط بالمههات الموكلة إليهم..

نعم.. ولا يجوز الإقتصار على دراسة بعض الأحداث البارزة،

والمواقف المفصلية والكبيرة، التي صدرت عن الإمام "عليه السلام"، فإن ما نجده منها في مدة إمامته "عليه السلام" مثلاً ربها لا يتجاوز عدد أصابع اليد الواحدة، ولا يمكن تلخيص حياته السياسية بها، مع ملاحظة أنها ربها يقال فيها: إنها كانت خاضعة لعوامل مرحلية، فرضت نفسها على الموقف وصاحبه وعلى سائر الأطراف المستهدفة فيه..

نعم.. إن الاقتصار على ذلك معناه: إهمال وتجاهل الجانب الأهم، الذي من شأنه أن يوضح لنا: كيف يمكن أن تكون كل حياة الإنسان جهاداً ونضالاً وتحدياً لكل مظهر من مظاهر الطاغوت، وكيف يمكن أن تكون كلها تسير باتجاه الهدف السامي، ومن أجله، وفي سبيله..

إن حياتهم اعليهم السلام، السياسية هذه، هي التي يجب دراستها، والتدقيق فيها، والإستفادة منها.. ولابد من تسليط الأضواء الكاشفة على مختلف جوانبها لكي نفهمهم بشمولية وعمق، يتناسبان مع حجم وأهمية الدور الذي نذر الأثمة اعليهم السلام، أنفسهم له، وكرس له الإمام الجواد اعليه السلام، حياته، وأخذ على عاتقه القيام به، في فترة متميزة، تعتبر من أهم الفترات، التي عايشها الأثمة اعليهم السلام، سياسيا، وفكريا، وإجتماعياً.

ولكن هذا البحث الموجز الذي بين يدي القارئ الكريم، لا يمكن أن يقوم بهذا الدور، ويؤدي هذا الواجب، لأني توخيت منه الإشارة الموجزة إلى أمور معينة، رأيت فيها من الحساسية والأهمية، ما يجعلها \_ فيها أرى -تستطيع أن تكون مدخلاً مناسباً لدراسة أوسع، وأشمل، وأعمق، وأتم للحياة السياسية لهذا الإمام العظيم، الإمام محمد التقي الجواد عليه آلاف التحية والصلاة والسلام..

على أن من الواضح: أن البعد العقائدي، لا ينفصل عن البعد السياسي، في مواقف الأثمة من الحكام، ومواقف الحكام من الأثمة «عليهم السلام»، بل هما توأمان شقيقان، كل منهما يؤثر بالآخر، ويتأثر به..

ولأجل ذلك تجدنا مضطرين لطرح قضية الإمامة على أنها المحور والأساس في الموقف السياسي منهم ولهم عليهم الصلاة والسلام، كها أن الموقف السياسي لهم ومنهم، يستبطن في مضمونه وفي واقعه قضية الإمامة، ويتفاعل معها..

وأخيراً.. فإنني أرجح لمن يريد أن يطالع هذا البحث، إذا أراد التوسع في معرفة الظروف التي تميز تلك الفترة، أن يراجع كتابنا: «الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام»، فعساه يكون نافعاً في هذا المجال..

والله أسأل أن ينفع بها كتبت، ويجعله خالصاً لوجهه الكريم، ويجعل ثوابه لشهداء الإسلام الأبرار في إيران الإسلام والثورة، وفي لبنان، وبالأخص في جبل عامل الجريح، وغير ذلك من بقاع العالم الإسلامي، التي تشهد هجمة شرسة، وحاقدة، من كل قوى الكفر والإستكبار العالمي البغيض.

والله هو الموفق والمسدد.. وهو المعين والهادي..

إيران ـ قم المشرفة في ٢٩ جمادي الأولى ١٤٠٥ ه. ق. جعفر مرتضى الحسيني العاملي



#### التخطيط.. في خدمة الرسالة:

بعد أن ارتكب الحكم الأموي البغيض جريمته النكراء، والبشعة، في حق الإمام الحسين صلوات الله وسلامه عليه، وفي حق أبنائه، وأهل بيته، وصحبه الأبرار، رضوان الله تعالى عليهم أجمعين.. صعد بشكل مثير وخطير من ممارساته الهادفة لنسف خط الإمامة الإلهية، المتمثل في أهل بيت النبوة، ومعدن الرسالة عليهم الصلاة والسلام.. وتهدف أيضاً إلى استئصال، واغتيال كل العاملين في هذا الخط، أو المتعاطفين معه، أياً كانوا، وحيثها وجدوا..

## الإمام السجاد عظم في مواجهة الردة:

وقد استطاع الإمام السجاد عليه الصلاة والسلام، الذي واجه الردة عن الخط الإسلامي الصحيح على أوسع نطاق، حيث لم يكن يعترف بإمامته في وقت ما سوى ثلاثة أشخاص، حسبها روي(١) ـ استطاع ـ أن

 <sup>(</sup>١) هم: أبو خالد الكابلي، ويحيى ابن أم الطويل، وجبير بن مطعم (ولعل الصحيح: حكيم بن
 جبير) ثم إن الناس لحقوا وكثروا. راجع: ترجمة هؤلاء في كتب الرجال والتراجم.

يبعث النور، ويزرع بذرة الخير من جديد، وأن يتابع المسيرة، من خلال تركيز خط الإمامة في الأمة، حتى تمكن أخيراً من تهيئة الظروف والمناخات الملائمة لقيام نهضة دينية، علمية، ثقافية، وتربوية على نطاق واسع، من شأنها: أن تعرّف الناس، كل الناس على الإسلام الحق، وعلى التعاليم الإلهية الصحيحة، التي أريد لها أن تبقى رهن الإبهام والغموض، ولكن الله يأبى إلا أن يتم نوره، ولو كره الكافرون.

ثم جاءت مدرسة الإمامين: الباقر والصادق عليهما الصلاة والسلام، لتكون الثهار الجنيَّة، والنتيجة المرضية والرضية للجهود الجبارة، التي كان الإمام السجاد عليه الصلاة والسلام قد بذلها في هذا السبيل، وروتها وغذتها دماء أبي الشهداء، وصحبه الأبرار في كربلاء (۱).

### التركيز على قواعد ثلاث:

وقد اتجهت هذه النهضة العلمية الشاملة نحو التركيز على القواعد القرآنية الثلاث، التي أشارت إليها الآية الكريمة: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾.. (").

<sup>(</sup>١) راجع فيها تقدم، من أجل التعرف على جانب من الدور الذي قام به الإمام السجاد عليه الصلاة والسلام.. مقالاً لنا بعنوان: «الإمام السجاد باعث الإسلام من جديد» في كتابنا: «دراسات وبحوث في التاريخ والإسلام» ج١.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢ من سورة الجمعة.

الفصل الأول: ممهدات وهذه القواعد الثلاث هي:

١ \_ تعليم أحكام الدين، ونشر معارفه، عملاً بقوله تعالى: ﴿ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ ﴾..

٧ \_ تعليم الحكمة، وهي معايير وضوابط من شأنها تمكين الإنسان من أن يأتي بالأمور وفق ما يريده الله تعالى، من حيث انسجام هذه الأمور مع سائر الحقائق التي لها مساس بها تؤديه من وظائف.

وهذا الأمر يستدعى: إثارة دفائن العقول، والإبتعاد عن الجمود، وإعطاء العقل والفطرة دورهما، وأصالتهما، وهذه هي: ﴿الْحِكْمَةَ ﴾.. التي أشير إليها في الآية المباركة آنفاً..

٣\_التربية الروحية، وتصفية النفوس، وتهذيب الأخلاق، عملاً بقوله تعالى: ﴿وَيُرَكِّيهِمْ ﴾..

يضاف إلى ذلك كله: الإهتهام بتعميق روح التعبد والخضوع لأوامر الله تعالى، بهدف حفظ الدين عن التحريف والتأويل غير المسؤول.

وكان الأثمة صلوات الله وسلامه عليهم يهدفون من وراء ذلك إلى تهيئة الأجواء والظروف المناسبة لإقامة حكم الله سبحانه على الأرض.. فربُّوا «عليهم السلام» العلماء والحكماء، والجيل الواعي والمسؤول.. حتى أصبحت تلك الطليعة المثقفة والواعية، التي رباها الإمامان الباقر والصادق «عليهما السلام» لها تأثير قوي وواضح في التيار الثقافي العام، وهيمنة فكرية على مختلف الفئات تقريباً في الدولة العباسية، وقد استمر هذا المد الثقافي العارم حتى عهد الإمام الرضا «عليه السلام»، وبعده... وكانوا "عليهم السلام" يهتمون بأن يبقى عملهم ونشاطهم هذا محتفظاً بسريته التامة، فكانوا يشددون على شيعتهم في النهي عن الإذاعة، ويعتبرونها مروقاً من الدين تارة، وقتلاً عمدياً لشخص الإمام "عليه السلام"، أخرى، وسبباً للبلاء والإبتلاء بحرِّ الحديد، وبالسجون، ثالثة. إلى غير ذلك مما يجده المتتبع للأحاديث الكثيرة ويرى فيها الحدَّة الملفتة للنظر(").

وقد وردت معظم هذه الأخبار عن الإمام الصادق «عليه السلام»، وبعضها عن الإمام الباقر صلوات الله وسلامه عليه، وما سوى ذلك فهو نزر قليل..

### الإذاعة.. وآثارها:

ولكن عدم قدرة الشيعة على الكتمان، وإذاعتهم لأمرهم، وطرحهم لقضاياهم بشكل علني وسافر، ليس فقط قد ضيَّع الفرصة عليهم وعلى الأئمة «عليهم السلام».. وإنها هو قد نبَّه الخلفاء العباسين لحقيقة ما يجري، وجعلهم يدركون إلى حدٍ ما عمق تأثير تعاليم الأئمة عليهم الصلاة والسلام في الناس.

ولأجل ذلك بادر هؤلاء الخلفاء ليس فقط إلى رصد حركات الشيعة، وبالأخص أثمتهم.. وإنها إلى ملاحقة الأثمة «عليهم السلام»، وكثير من شيعتهم، وصب مختلف البلايا والمحن عليهم، وقد ضيَّقوا على الإمام الصادق «عليه السلام» كثيراً، وزجوا بالإمام الكاظم «عليه السلام» في سجونهم بعد ذلك..

<sup>(</sup>۱) راجع في هذه الأحاديث الكثيرة جداً: البحار ج٧٢ ص٦٨ حتى٨٩ وج٢ ص٧٤ و٧٥ و٧٩ وسفينة البحارج١ ص٤٩٠ و٤٩١ وقصار الجملج١ ص٢٢٥-٢٢٧.

#### الهدف من المناظرات:

وبدأوا يقيمون مجالس البحث والمناظرة ('' ويشجعون عليها من أجل التعرف على مدى تأثير الأفكار الشيعية في الناس عموماً، وفي الجيل المثقف خصوصاً، وكانوا كلما وقفوا على نسبة عمق تأثيرها انعكس ذلك على مواقفهم من الأثمة «عليهم السلام»، كما هو الحال في معاملتهم للإمام الكاظم عليه الصلاة والسلام في سجونهم، حيث بقي «عليه السلام» ينقل من سجن إلى سجن ومن بلاء إلى بلاء..

ونجد في بعض النصوص: أنه عليه الصلاة والسلام ينهى هشاماً عن البحث والمناظرة؛ لأن الأمر شديد(٢).

ومن أجل التدليل على مدى خوفهم من تأثير تعاليم الإمام الكاظم "عليه السلام"، نذكر: أن يحيى بن خالد البرمكي يقول للرشيد: إن الإمام الكاظم "عليه السلام" - السجين والمراقب منهم!! - قد أفسد عليهم قلوب شيعتهم!! "".

#### موازنة:

وإذا كان الإمامان الصادق والباقر عليهما الصلاة والسلام قد اهتما بطرح المعارف الإسلامية على النطاق الأوسع والأشمل، ولاسيما في المجال الفقهي، وتعريف الناس على أكبر قدر ممكن من الأحكام الشرعية، والمعارف الإلهية..

<sup>(</sup>١) راجع: ترجمة هشام بن الحكم مثلاً، في قاموس الرجال ج٩.

<sup>(</sup>٢) راجع: قاموس الرجال، ج٩ ترجمة هشام.

<sup>(</sup>٣) الغيبة للشيخ الطوسي ص ٢٠، والبحار للعلامة المجلسي رحمه الله تعالى.

فإننا نجد الإمام الرضا صلوات الله وسلامه عليه يجعل أكبر همَّه، ومعظم جهده منصرفاً إلى التأكيد على الجانب العقيدي، وتركيز المعايير التي من شأنها أن تحفظ الخط، وتعطيه المناعة الكافية ضد أي انحراف، أو محاولة استغلال واستثمار غير مسؤول، من قبل أصحاب المنافع والأهواء.

لاسيها وهو يرى أن ثمة توجهاً سلطوياً نحو ترجمة المؤلفات من اللغات الأخرى، الأمر الذي يعني طرح فكر جديد، لن يكون على درجة مرضية من النقاء والصفاء، بل هو ملوث بالأهواء، يعاني من القصور، ومن الخلل في كثير من مفرداته..

# خط الألمة عظين. في الأمد:

ومهما يكن من أمر.. فإن بما لا ريب فيه هو: أن خط الأثمة «عليهم السلام» - رغم جهود السلطة لضربه، وتعمية السبل إليه ـ كان يزداد قوة وعمقاً، ولاسيا في أوساط الطبقة المثقفة، وفي قطاع العلماء وأرباب الفكر، وكان الأثمة صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين هم محط الأنظار، ومهوى الأفئدة، ومنتجع الأفكار، ويتمتعون بالإحترام والتقدير، من مختلف الفئات، ويقر الجميع بباسق فضلهم، وعظيم تقواهم وعلمهم، وفائق قدسهم وطهارتهم..

## ما جری فی نیسابور خیر شاهد:

وليس ما جرى للإمام الرضا «عليه السلام» في نيسابور إلا واحداً من الشواهد الكثيرة، المعبرة عن مدى احترام الناس، وتقديسهم للأثمة عليهم الصلاة والسلام..

يقول النص التاريخي: إنه «عليه السلام» عندما دخل نيسابور تعرض

له الحافظان: أبو زرعة الرازي، ومحمد بن أسلم الطوسي، ومعهما من طلبة العلم ما لا يحصى. وتضرعوا إليه أن يريهم وجهه؛ فأقر عيون الخلائق بطلعته، والناس على طبقاتهم قيام كلهم. وكانوا بين صارخ، وباك، وممزق ثوبه، ومتمرغ في التراب، ومقبّل لحافر بغلته، ومطول عنقه إلى مظلة المهد، إلى أن انتصف النهار، وجرت الدموع كالأنهار، وصاحت الأثمة:

«معاشرَ الناس، أنصتوا، وعوا. ولا تؤذوا رسول الله «صلى الله عليه وآله» في عترته»..

وبعد أن أملى عليهم الحديث الشريف: «لا إله إلا الله حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي الخ..».

عد أهل المحابر والدوى؛ فأنافوا على العشرين ألفاًّ(١)..

والشواهد التي تدخل في هذا السياق كثيرة، لا مجال لاستقصائها..

#### لا بد من سياسات جديدة:

والذي يظهر من سير الأحداث هو: أن الأثمة «عليهم السلام» بعد

<sup>(</sup>۱) راجع: عيون أخبار الرضاج ٢ ص ١٣٥٠. ومجلة مدينة العلم، السنة الأولى ص ١٤٥ عن صاحب تاريخ نيسابور، وعن المناوي في شرح الجامع الصغير. والصواعق المحرقة ص ٢٠٢، وينابيع المودة ص ٣٦٤ و٣٨٥، والبحارج ٤٩ ص ١٢٣ و ١٢٦ و ١٢٧ والفصول المهمة لابن الصباغ المالكي ص ٢٤٠ ونور الأبصار ص ١٥٥ وكشف الغمة ج ٣ ص ٩٨، ومسند الإمام الرضاج ١ ص ٤٤ عن التوحيد، ومعاني الأخبار وراجع: نزهة المجالس ج ١ ص ٢٠٠، وحلية الاولياء، ج ٣ ص ١٩٨ وأمالي الصدوق ص ٢٠٨ و ٢٠٩ و ٢٠٨.

الإمام الكاظم صلوات الله وسلامه عليه، قد بلغ من عظمتهم في نفوس الناس: أن وجد الخلفاء أنفسهم بين نارين، فهم من جهة أصبحوا غير قادرين على إيصال الأذى إليهم بصورة علنية وسافرة، تثير عواطف الناس، وتجرح مشاعرهم، كها أنهم من الجهة الأخرى لا يمكنهم أن يتركوهم وشأنهم، يتصرفون بحرية تامة، وكها يشاؤون، وحسبها يريدون.

فاضطرهم ذلك لانتهاج سياسة جديدة، تجاههم "عليهم السلام".. ظهرت مفرداتها، في كثير من أنهاط السلوك والمواقف، فكانت قضية لعبة ولاية العهد للإمام الرضا "عليه السلام" من قبل المأمون.. ثم موقفه من الإمام الجواد "عليه السلام".. وبعد ذلك موقف المتوكل العباسي، الرجل الطاغية والقوي جداً والذي كان من أشد الناس بغضاً، ونصباً لأهل البيت "عليهم السلام"، من الإمام الهادي صلوات الله وسلامه عليه، حيث استقدمه إلى سامراء، ليجعله على مقربة منه؛ فكان يكرمه في ظاهر الحال، ويبغي له الغوائل في باطن الأمر، فلم يقدره الله عليه"..

وكل ذلك. وسواه يدخل في هذا السياق، وهو شاهد صدق، ودليل حق على ما نقول.

#### سؤال يطرح نفسه:

ولكن اللافت هو: أن الأئمة «عليهم السلام»، لم يظهر أنهم يخططون

 <sup>(</sup>۱) الفصول المهمة، لابن الصباغ المالكي ص٢٢٦، والإرشاد للمفيد ص٣١٤،
 والبحارج٥٠ ص٣٠٣.

لتسلَّم زمام الحكم والسلطان بالفعل، وبصورة حاسمة، مع أن الناس في ظاهر الأمر، إما في خطهم، أو على الأقل ليس لديهم حساسية تجاههم، ولا يأبون عن السير في خطهم، أو التعامل معه..

ولاسيها بملاحظة: أن الطليعة المثقفة والواعية، التي كان فكرها يهيمن على مختلف القطاعات في الأمة.. كانت إلى حد كبير مدينة لهم "عليهم السلام".. في فكرها، وفي بناء شخصيتها، وبلورة خصائصها حسبها تقدم..

فها هو السبب في ذلك، ولماذا لا نجد فيها بين أيدينا بوادر جدية من قبلهم «عليهم السلام» في هذا الإتجاه؟.

إن الإجابة على هذا السؤال تحتاج إلى كثير من الدقة والعناية في درس الواقع الذي عايشه الأئمة «عليهم السلام»، وتعاملوا معه، وسجلوا موقفاً تجاهه.. ولعلنا غير قادرين على توفير الحد الأدنى من ذلك في هذه العجالة على الأقل ولكن لا محيص لنا هنا عن الإلماح إلى مدخل مناسب للإجابة يعطي الباحث تصوراً ولو محدوداً عن واقع الفترة التي عاشوها، وعن مدى إمكانية القيام بحركة حاسمة على هذا الصعيد، فنقول:

### الثورة قبل أوانها خسارة ولو نجحت:

لقد ذكرنا في بحث لنا حول: «نقش الخواتيم لدى الأثمة عليهم السلام» ما لعله يفيد في الإجابة على السؤال الآنف الذكر..

فقد ذكرنا هناك: أنه وإن تمكن الأثمة «عليهم السلام»، من تربية العديد من العلماء، وتخريج الكثيرين من جهابذة العلم، وأفذاذ الرجال.. وهذا الأمر، وإن كان ينعكس على كافة القطاعات في الساحة الإسلامية،

ولكن هذا الأثر لم يتعد بعده العاطفي، والفكري الجاف، ولم يصل إلى درجة أن يصبح هو التكوين العقائدي الراسخ، الذي من شأنه أن يجعل الفكر الحي، يتفاعل مع العاطفة الصادقة، ليكون وجداناً حياً، من شأنه أن يتحول بصورة عفوية وطبيعية إلى موقف رسالي على صعيد الحركة والعمل.

وعلى هذا.. فلم يكن يمكن الإعتباد على هذا الوعي، ولا على تلك العاطفة في القيام بحركة تغييرية جذرية وحاسمة، ولاسيها بملاحظة ما كان يهيمن على الناس عموماً من ميل قوي للراحة وللحياة المادية، ومن استسلام لحياة الترف واللذة، والتي تستتبع الضعف والركود، والخوف من الإقدام على أي حركة تغييرية تستهدف التغيير فيها ألفوه واعتادوه..

ولو فرض: أنهم في غمرة هيجانهم العاطفي قد نجحوا في حسم الموقف لصالح الإتجاه الآخر، فإن رصيداً كهذا، فكرياً وعاطفياً وحسب، أي من دون بعد عقيدي، وفناء وجداني، وأصالة في الضمير، لن يكون قادراً على حماية استمرار الحركة، وسلامة صفائها، ولا على تحمل مسؤولياتها التغيرية التي سوف تستهدف جزءاً كبيراً من واقعهم وأنفسهم.

بل سوف ترتد هذه الحركة على نفسها لتأكل أبناءها، وتنقض مبادئها، وتستأصل نبضات الحياة فيها.. وذلك لأن العاطفة سيخبو وهجها، مادام لم يعد ثمة ما يثيرها ويؤججها.. وسيصبح الفكر ركاماً جافاً وخامداً، حينها تهب عليه رياح المصالح والأهواء والشهوات؛ لتجعل منه من ثم هشيهاً تذروه الرياح، إن لم يمكن استخدامه وقوداً لها، يعمل على استصلاحها،

القصل الأول: بمهدات ......

وتوجيهها، ويهيء لها الفرصة للاستفادة منه على النحو الأكمل والأمثل. الزيدية.. للاعتبار، لا للأسوة:

هذا كله.. لو أمكن أن تصل الحركة إلى درجة الحسم لصالح الإتجاه الآخر.. ولكنه فرض بعيد، وبعيد جداً، كما أثبتته التجارب المتكررة في أكثر من الزمن..

حيث رأينا فيه بوضوح: كيف فشلت الحركات الزيدية الكثيرة جداً، وكيف سهل القضاء عليها، حتى أصبحت في خبر كان، حتى وكأن شيئاً لم يحدث، رغم سعة نفوذ الزيدية على مختلف الأصعدة، وفي جميع المجالات، ورغم سيطرتها التامة على الأمور، سياسياً، وإعلامياً، وثقافياً، وعاطفياً، وغير ذلك.. كما أوضحناه في كتابنا: «الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام»..

وما ذلك.. إلا لأن حركات الزيدية، وهي حركات سياسية بالدرجة الأولى، ولا يميزها سوى أنها تدعو إلى كل من قام بالسيف من آل محمد السلى الله عليه وآله»، ولم يكن لها أصالة فكرية وعقائدية راسخة، تنطلق من الروح، وتنبع من الوجدان ـ إن هذه الحركات ـ إنها كانت تعتمد على هذا المد العاطفي الهائل، وعلى ذلك الوعي الثقافي العقلي الجاف، الذي لم يصل إلى حد مزج العاطفة بالفكر، والفكر بالوجدان، لينتج موقفاً رسالياً تخاض من أجله اللجج، وتبذل دونه المهج، بل كان يجد من العراقيل والمعوقات النابعة من داخلهم، ما يجعل الاعتهاد عليه اعتهاداً على سراب، والتمسك به تمسكاً بها هو أوهى حتى من الطحلب، حين يتشبث به الغريق..

وذلك هو ما يفسر لنا كيف أنةً حينها كان الناس يواجهون الأمور ية، ويبلغ الحزام الطبيين، يعودون إلى دنياهم، ويركنون إلى حياة لامة والدعة، حسب تصورهم، وما ينسجم مع هوى نفوسهم. ولا ما سوف يحصل بعد ذلك، ولا ماذا تكون النتائج.

#### جال للمجازفة:

وإذن. فلم يكن للأئمة عليهم الصلاة والسلام والحالة هذه: أن موا على المجازفة بزج الأمة في صراع لن تكون نتيجته سوى الفشل يع، والخيبة القاتلة، في ظروف كهذه في ذلك الوقت الراهن على

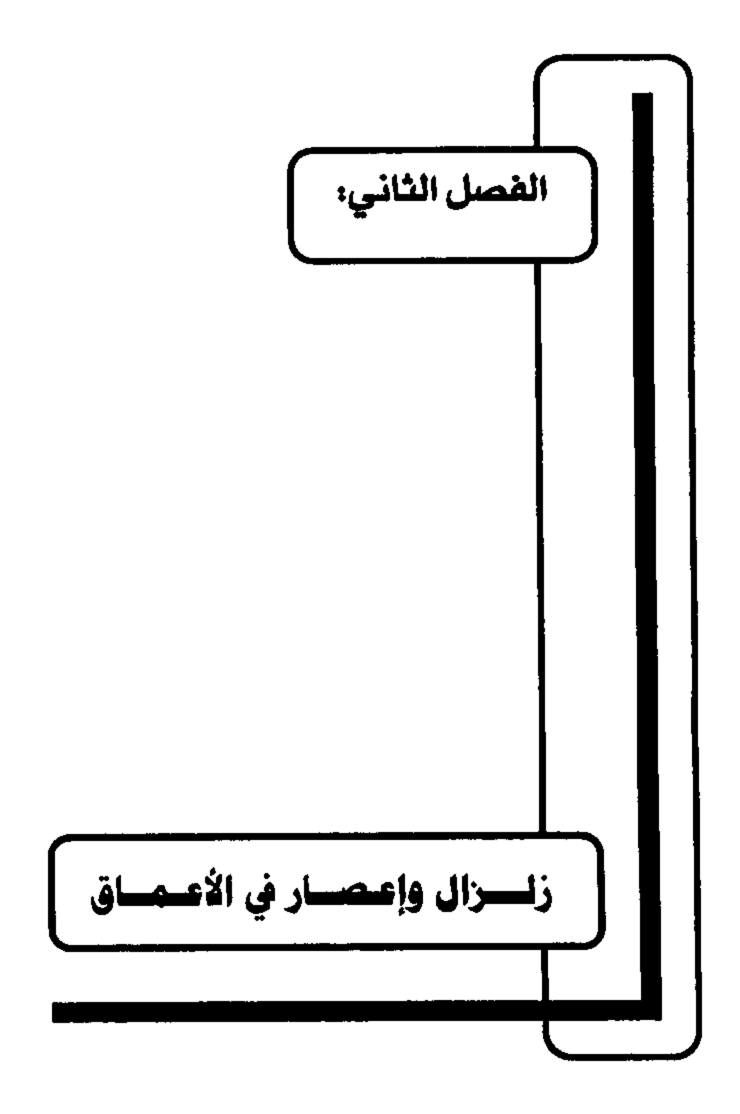
ں.. . •

لأن معنى ذلك هو: أن ينتهي أمرهم، وتتلاشى دعوتهم، بسهو<sup>لة</sup> مر، تماماً كما كان الحال بالنسبة للزيدية وأضرابهم<sup>(۱)</sup>.

ومن الواضح: أن إنهاء أمر الأثمة «عليهم السلام» إنها يعني إنهاء أمر الإسلام أمة، وتدميرهما، والقضاء على كل نبضات الحياة والحركة فيهما، وذلك من لمورة بحيث لا يبقى لدى الإنسان المنصف ما يناسبه من فنون التعبير عن عته، ولن يقتنع أكثر الناس تساعاً، وإمعاناً في اللامبالاة بأن يصفه بأنه خطأ ش في السياسة، وسفه في التدبير.. وخيانة ما بعدها خيانة.

وحسبنا ما ذكرناه هنا.. ولننتقل إلى الكلام عن الحياة السياسية للإمام واد «عليه السلام».. فـ: إلى ما يلي من صفحات..

<sup>)</sup> راجع فيها تقدم: نقش الخواتيم لدى الأثمة عليهم السلام ص٣٨-٣٩.



#### من خصائص الشيعة:

### الاعتماد على العقل والفطرة:

لقد امتاز الشيعة الإمامية، وبتأثير من تعليم أئمتهم الأطهار، والتزاماً منهم بمنهج القرآن \_ امتازوا \_ بالاعتباد على العقل والفطرة الإنسانية، والخضوع لقضائهها، والإلتزام بأحكامهها في أصول عقائدهم.

أي في التوحيد، وصفات الله الثبوتية، والسلبية، والاعتقاد بالعدل الإلهي وبالنبوات وبالإمامة، وبالجزاء..

وهذا الأمر.. أعني إعطاء العقل دوره فيها تتوافق العقول على إدراكه، لم يكن أمراً عارضاً، ولا حالة استثنائية عند الشيعة. وإنها هو من الأمور المتأصلة في فكرهم، ويتخذ صفة العمق، والتجذر، والرسوخ في مختلف مناحى ثقافتهم، ومعارفهم بصورة عامة.

وقد نبغ فيهم ومنهم كبار المتكلمين، وأرباب الفكر المبدع، والقريحة الخلاقة، من أمثال هشام بن الحكم، وهشام بن سالم، وأبي جعفر محمد بن النعمان الأحول، المعروف بمؤمن الطاق عند الشيعة، وبشيطان الطاق عند أهل السنة، وعلى بن إسهاعيل الميثمي، وغيرهم، وغيرهم، ثم تلامذتهم من بعدهم...

بل إن الإعتزال الذي يعتبر متطرفاً في الاعتماد على العقل وأحكامه، إنها اعتمد في أعظم ركنين فيه، وهما: «التوحيد، والعدل» على أقوال الإمام على أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام، التي انطلقت من قضاء الفطرة، وأحكام العقل الصحيحة والسليمة.

إذن.. فلم يكن للشيعة أن يقبلوا بأمر يخالف صريح حكم العقل، ولكنهم حين يقوم عندهم برهان ساطع، ودليل قاطع، على أمر ليس للعقل سبيل إلى إدراك جميع خصائصه، وخباياه، وميزاته، وخفاياه، فإنهم يجدون أنفسهم ملزمين بقبوله ما دام أنه مما تعنو له آراؤهم، وتنقاد له عقولهم بالخضوع والتسليم..

#### الشيعة.. والإمامة:

هذا.. وقد كانت قضية الإمامة، وشؤونها وخصائصها أيضاً، من أهم القضايا التي شغلت الفكر الإسلامي عامة، والشيعي بصورة أخص، منذ وفاة الرسول الأعظم «صلى الله عليه وآله».

وكان جمهور الشيعة، فضلاً عن متكلميهم، والعلماء وأرباب الفكر فيهم، مطلعين على خفايا ومزايا هذا الأمر بشكل تام. ويمتلكون الرؤية الواضحة، والمعايير الصحيحة، في مختلف شؤون الإمام وأحواله، وخصائصه، وخصوصاً في موضوع لزوم عصمته وطهارته من الأدناس، والعلم الجامع الذي اختص الله به كل إمام. وكان أعظم امتحان واجههم في هذا الأمر، هو إمامة الإمام محمد التقي الجواد صلوات الله وسلامه عليه، الذي بدأت إمامته في سن مبكر جداً، وهو أمر لم يكن الشيعة قد مروا بمثله في تاريخهم..

فقد ولد الإمام محمد التقي الجواد عليه الصلاة والسلام في شهر رمضان المبارك سنة ١٩٥ه. ق، وتوفي سنة ٢٢٠ه. ق. في ذي القعدة مسموماً على يد زوجته، بتحريض وأمر من المعتصم العباسي.

أما والده الإمام الرضا عليه الصلاة والسلام، فقد توفي سنة ٢٠٣هـ . ق. شهيداً بالسم على يد الخليفة العباسي عبد الله المأمون. .

فكان الإمام الجواد «عليه السلام»، الأول من الأثمة الاثني عشر «عليهم السلام» يتولى شؤون الإمامة، ويتسلم مهام القيادة والريادة، وهو صغير السن، أي ابن ثماني سنين تقريباً..

ثم جاء بعده ولده الإمام على الهاذي صلوات الله وسلامه عليه، ليتولى شؤون الأمة، وهو بهذا السن أو أصغر \_ ثهان، أو ست سنوات أيضاً..

ثم يأتي بعد ذلك الإمام المهدي عجل الله تعالى فرجه الشريف، ليتولى أمر الإمامة، وعمره لا يزيد على الخمس سنوات كذلك.

«فكان الإمام الجواد عليه الصلاة والسلام ـ على حد تعبير البعض ـ أول تجسيد حي للإمامة، على حسب ما يقوله الشيعة، بكل ما لهذه الكلمة من معنى، وعلى حسب المواصفات التي وردت في الكتاب والسنة للإمام وأحواله وشؤونه، والله سبحانه هو الذي يتولى تسديده وتربيته على الدوام»..

### الزلزال من الأعماق:

ورغم وضوح الأمور لدى غالبية الشيعة، فإنه لا يمكننا غض النظر عن حقيقة: أن الشيعة ـ ولاسيها غير العلماء منهم ـ يواجهون في هذا الأمر أول مخاض عقائدي عسير جداً، وفريد من نوعه، ويتعرضون لزلزال عقائدي عنيف من داخل أنفسهم، يزلزل وجودهم، ويهز ضمائرهم من الأعماق..

هذا عدا عما ينشأ عن حدث كهذا، من خلل في العلاقات، وفي الموقع الذي تحتله هذه الفرقة في مقابل سائر الفرق والمذاهب. ثم ما يتبع ذلك من تطورات وتحولات على صعيد الحركة الفكرية في العالم الإسلامي بأسره...

ووضوح قضية الإمامة وشؤونها وقطعيتها لدى الشيعة.. لا يعني أن لا يتعرض عامة الناس والضعفاء منهم لهذا الزلزال الخطير..

بل سيأتي: أن هذا الحدث قد أثر حتى في بعض كبار الشيعة وعلمائهم. لاسيها وأن الأئمة قد ربّوا شيعتهم على احترام الفكر والعقل، فيها يستقل بإدراكه، وكان مما تتوافق عليه عقول جميع البشر. حتى ليصح القول: إنهم أصبحوا عقليّين إلى حد كبير.

ولكنه عقل خاضع لله، عارف بواقع نفسه، واقف على مدى قدراته، لا يدَّعي لنفسه ما ليس له، ولا يدَّعي علم ما حجب عنه، ولا يجد الوسيلة إليه..

غير أن بعض التفصيلات الدقيقة في قضية الإمامة، تحتاج لمزيد من الفكر، والعمق، والدقة، والإطلاع على ما كشف عنه عالم الغيب الفصل الثاني: ذلزال وإعصار في الأعماق ......

والشهادة، بواسطة أنبيائه وأوصيائهم. وهذا ما لا يمكن توفره للكثيرين عمن لم يضربوا في العلم بسهم وافر، فكيف بالنسبة للعامة من الناس؟

فإذا تجسدت نفس هذه الحالات الخفية في نفس الواقع والأمر، فإنها لابد وأن تحدث في بادئ الأمر على الأقل زلزالاً قوياً في الفكر، وصدمة عميقة للوجدان. ولابد من مرور مدة من الزمان، ليعود الفكر والعقل للتصرف فيها لديه من معلومات، وإدراكات، تمكنه من امتلاك زمام المبادرة، وتولي قيادة مسيرة الإنسان، والهيمنة على مواقفه وحركاته، ثم تغذية ضميره، والإتصال بوجدانه.

#### حيرة الشيعة:

وفي مجال التدليل على تأثيرات صغر سن الإمام «عليه السلام» في داخل البيت الشيعي..

### نشير إلى الأمور التالية:

قال ابن رستم الطبري: "ولما بلغ عمره ست سنين وشهور، قتل المأمون أباه، وبقيت الطائفة في حيرة. واختلفت الكلمة بين الناس، واستُصْغِرَ سن أبي جعفر، وتحير الشيعة في سائر الأمصار»(١).

## تمهيد الإمام الصادق للإمام الجواد عهد:

بل الظاهر: أن التمهيد لهذا الأمر قد بدأ من عهد الإمام الصادق «عليه السلام»، فقد قال أبو بصير:

<sup>(</sup>١) دلائل الإمامة ص٢٠٤.

«دخلت عليه، ومعي غلام يقودني خماسي لم يبلغ.

فقال: كيف أنتم إذا احتج عليكم بمثل سنه؟

وقال: سيلي عليكم بمثل سنه»(١)..

وسنشير إلى استدلال الإمام الجواد نفسه «عليه السلام» باستخلاف داود لسليمان عليهما السلام وهو صبي يرعى الغنم. وباتباع على «عليه السلام» للنبي «صلى الله عليه وآله»، وهو ابن تسع سنين، ونزول الآية في ذلك.

## والإمام الرضاعك أيضاً:

وروى المفيد، عن ابن قولويه، عن الكليني، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد:

أن صفوان بن يحيى \_ وهو أيضاً من أصحاب الإجماع، ومن جلة أصحاب الأثمة «عليهم السلام» \_ لا يكاد يتعقل أن يكون إمام المسلمين طفلاً صغيراً، حتى يؤكد له الرضا «عليه السلام» ذلك، ويستدل له بقوله:

«وما يضره؟!. قد قام عيسى بالحجة، وهو ابن أقل من ثلاث سنين»(").

<sup>(</sup>١) الكافي ج١ ص٢١٤.

<sup>(</sup>۲) الإرشاد للمفيد ص٣٥٧، وراجع ص٣٥٨، وإعلام الورى ص٣٤٦ في موضعين، والكافي ج١ ص٣١٤ و٢٥٨ وراجع ص٢١٦ و٢٥٩ و٢٥٩ وعيون المعجزات ص١١٩ وروضة الواعظين ص٢٣٧ والصراط المستقيم ج٢ ص١٦٦، وإثبات الوصية ص٢١٦ و٢١٣ و١٢٦ والبحار ج٥٠ ص٢١ و٣٣ و٣٤ و ودلائل الإمامة ص٢٠٤ وكفاية الأثر ص٢٧٤ و٧٧ وكشف الغمة ج٣ =

وفي نص آخر: عن علي بن محمد، عن محمد بن الحسن، عن عبد الله بن جعفر الحميري، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر (أي البزنطي)، قال: دخلت على الرضا، أنا وصفوان بن يحيى، وأبو جعفر «عليه السلام» قائم، وقد أتى له ثلاث سنين، فقلنا له: جعلنا الله فداك، إن وأعوذ بالله حدث حدث، فمن يكون بعدك؟

قال: ابني هذا، وأومأ إليه.

قال: فقلنا له: وهو في هذا السن؟.

قال: نعم، وهو في هذا السن، إن الله تبارك وتعالى احتج بعيسى وهو ابن سنتين (<sup>۵</sup>.

كما أن الرضا «عليه السلام» قد استدل بها هو قريب من هذا لعلي بن أسباط، وهو من الثقات المعروفين، ولمعلق بن محمد أيضاً<sup>(١)</sup>.

ص١٤١ و٣٤١ والإمام محمد الجواد، لمحمد على دخيل ص١٣ عن الإرشاد
 والفصول المهمة لابن الصباغ المالكي ص١٥٥.

<sup>(</sup>١) كفاية الأثر ص٥٧٥ والبحارج٠٥ ص٥٣.

<sup>(</sup>۲) الكافي ج ا ص ۱۹ و و العراط المستقيم ج الورى ص ۳۵۹ و اثبات الوصية ص ۲۱۱ مص ۱۵۰ و الصراط المستقيم ج المستقيم و البحار و اثبات الوصية ص ۲۱۱ و البحار ج م م ۳۶۰ و الجرايح و الجرايح ص ۳۶۰ و بصائر الدرجات ص ۲۳۸ و الإرشاد للشيخ المفيد ص ۳۵۷ و المناقب لابن شهر آشوب ج المعرف و المجاد المهمة للمالكي ص ۲۵۲.

وهناك موقف آخر للإمام الرضا «عليه السلام»، أراد فيه تقريب هذا الأمر إلى أذهانهم، رواه لنا ابن قولويه، عن الكليني، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن معمر بن خلاد قال:

«هذا أبو جعفر، قد أجلسته مجلسي، وصيرته مكاني.

وقال: إنا أهل بيت يتوارث أصاغرنا أكابرنا، القذة بالقذة "(''.

### الإمتحان وفق المعايير:

ولكن رغم ذلك كله: فإنه إذا كانت معرفة العصمة والطهارة، ثم معرفة من أودعه الله علوم الإمامة، يمكن أن تتم بواسطة النص المباشر، ووضع هذا النص في متناول أيدي الناس، فكان كل إمام ينص على الإمام الذي بعده، ويدل طائفة من خواصه عليه..

لكن من الواضع: أن الشيعة يعرفون أيضاً أن شدة ملاحقة السلطان لهم، ورصده لكل حركاتهم، قد يبلغ حداً يجعل من وضوح النص على الإمام اللاحق خطراً على حياته، فتدعو الحاجة إلى التكتم على اسمه، وعدم البوح به إلى أكثر الناس، ولا بد من إعطاء الناس القاعدة التي تدلهم على الإمام «عليه السلام» بصورة قاطعة. لكي لا تشتبه الأمور عليهم، ولكي لا يفسح المجال للمزيفين لادعاء هذا المقام الإلهي، فكانت أهم قاعدة تفيدهم

<sup>(</sup>۱) الإرشاد للشيخ المفيد ص٣٥٧ والكافي ج١ ص٣٥٦ - ٢٥٧ والبحار ج٠٥ ص٢١ وإعلام الورى ص٣٤٦ وكشف الغمة ج٣ ص١٤١ والفصول المهمة لابن الصباغ المالكي ص٢٥١.

في ذلك هو امتلاك الإمام علم الإمامة، وهو علم خاص، يؤثره الله به دون سائر الخلق، حتى وهو طفل صغير، وقد استفاد الشيعة من هذه القاعدة في التعرف على الإمام الحق في أكثر من مورد ومقام، خصوصاً بعد استشهاد الإمام الحليه السلام، أيضاً، فكانت الوسيلة إلى ذلك، هي:

الإمتحان بالأسئلة التي لا تعلم أجوبتها بإعمال الفكر، بل تحتاج إلى التعلم، أو إلى الأخذ من مصدر الفيض واللطف، بطرق تشي بالارتباط به سبحانه وتعالى.. وذلك مثل الأسئلة الفقهية، وقد تلحق بها بعض المعارف الاعتقادية التوقيفية وغيرها، أو بظهور المعجزات، والكرامات الباهرة.

فإذا أخبرهم بها لا سبيل إلى العلم به إلا بتعليم من الله عز وجل، أو أظهر الله له الكرامة التي تعرفهم على أنه مورد عنايته تعالى، فإن ذلك يكون هو الدلالة القاطعة على إمامة الإمام المنصوص عليه كها هو معلوم.

وبسبب وضوح هذا الأمر لدى شيعة أهل البيت اعليهم السلام»، فإنهم اسرعان ما يكتشفون حقيقة من يدَّعي الإمامة زوراً، ويفتضح أمره، ويشتهر بكذبه، كما كان الحال بالنسبة لعبد الله الأفطح، ابن الإمام جعفر الصادق اعليه السلام»، الذي ادَّعى الإمامة لنفسه بعد الإمام الصادق اعليه السلام». ولم يكن صادقاً في دعواه..

وكما كان الحال أيضاً بالنسبة لجعفر إبن الإمام على الهادي «عليه السلام»، الذي ادَّعى الإمامة لنفسه بعد أخيه الحسن العسكري «عليه السلام»، فإن أمرهما قد افتضح بسرعة. حتى إن أولاد هذا الأخير أنفسهم، لم يقبلوا بإمامته، وقالوا بإمامة المهدي عجل الله تعالى فرجه الشريف.

وكان منهم علماء كثيرون، وبعضهم من أعيان الطائفة الإمامية. فإن الشيخ الطوسي أو المفيد رحمهما الله تعالى (على ما ببالي) لم يذكر في أبيهم جعفر، كبير طعن، احتراماً منه لِوُلْدِه رضي الله عنهم...".

ونجد في المقابل: التسليم والقبول لدى جمهور الشيعة بإمامة الجواد عليه الصلاة والسلام. حتى إن عم أبيه علي بن جعفر قد كان من كبار العلماء ومن الأجلة، وكان شيخاً كبير السن، يظهر للإمام الجواد «عليه السلام» \_ على صغر سنه \_ الكثير من الإحترام والتبجيل على اعتبار أن الله تعالى قد اختصه بالإمامة، الأمر الذي جعل البعض يتعجب ويعترض عليه لذلك؛ فيسمع منه الجواب الذي يؤكد هذا المعنى أيضاً..(۱).

## الإمام الجواد عظيد والشيعة:

ويقول مؤلف كتاب عيون المعجزات وغيره: «.. لما قبض الرضا «عليه السلام» كان سن أبي جعفر نحو سبع سنين؛ فاختلفت الكلمة بين الناس ببغداد، وفي الأمصار. واجتمع الريان بن الصلت، وصفوان بن يحيى وعمد بن حكيم، وعبد الرحمن بن الحجاج، ويونس بن عبد الرحمن، وجماعة من وجوه الشيعة، وثقاتهم، في دار عبد الرحمن بن الحجاج في «بركة زلول» يبكون، ويتوجعون من المصيبة..

<sup>(</sup>۱) راجع: البحار ج٠٠ ص٣٦ و١٠٤ والكافي ج١ ص٢٥٨ ورجال الكشي ص٤٣٩ و٤٣٠ وقاموس الرجال ج٦ ص٤٣٦ و٤٣٧ وسيأتي النص بتمامه في آخر الفصل الثالث، إن شاء الله تعالى..

فقال لهم: يونس بن عبد الرحمن: دعوا البكاء، من لهذا الأمر؟ وإلى من نقصد بالمسائل إلى أن يكبر هذا.. يعنى: أبا جعفر «عليه السلام».

فقام إليه الريان بن الصلت، ووضع يده في حلقه، ولم يزل يلطمه، ويقول له: أنت تظهر الإيهان لنا، وتبطن الشك والشرك، إن كان أمره من الله، فلو أنه كان ابن يوم واحد، لكان بمنزلة الشيخ وقوته، وإن لم يكن من عند الله، فلو عمر ألف سَنة فهو واحد من الناس. هذا مما ينبغي أن يفكر فيه؟..

فأقبلت العصابة عليه تعذله وتوبخه. وكان وقت الموسم، فاجتمع من فقهاء بغداد والأمصار، وعلمائهم ثمانون رجلاً؛ فخرجوا إلى الحج، وقصدوا المدينة، ليشاهدوا أبا جعفر؛ فلما وافوا..

تقول الرواية التي أوردها في المناقب والبحار (والنص للبحار)(١٠):

«فجئنا ودخلنا القصر، فإذا الناس فيه متكابسون، فجلسنا معهم، إذ خرج علينا عبد الله بن موسى، شيخ، فقال الناس: هذا صاحبنا..

فقال الفقهاء: قد روينا عن أبي جعفر، وأبي عبد الله «عليهما السلام»: أنه لا تجتمع الإمامة في أخوين بعد الحسن والحسين «عليهما السلام»، فليس هذا صاحبنا، فجاء حتى جلس في صدر المجلس.

فقال رجل: ما تقول أعزك الله في رجل أتى حمارة؟

فقال: تقطع يده، ويضرب الحد، وينفى من الأرض سنة.

ثم قام إليه آخر، فقال: ما تقول آجرك الله في رجل طلق امرأته عدد

<sup>(</sup>١) المناقب ج٤ ص٣٨٧ ـ ٣٨٤ والبحارج٠٥ ص٩٠ و٩١ وراجع ص٨٥ و٨٦.

## نجوم السماء؟

قال: بانت منه بصدر الجوزاء، والنسر الطائر، والنجم الواقع..

فتحيرنا في جرأته على الخطأ، إذ خرج علينا أبو جعفر «عليه السلام»، وهو ابن ثهان سنين، فقمنا إليه، فسلم على الناس، وقام عبد الله بن موسى من مجلسه، فجلس بين يديه، وجلس أبو جعفر «عليه السلام» في صدر المجلس، ثم قال: سلوا رحمكم الله..

فقام إليه الرجل الأول، وقال: ما تقول - أصلحك الله - في رجل أتى حمارة؟ قال: يضرب دون الحد، ويغرم ثمنها، ويحرم ظهرها ونتاجها، وتخرج إلى البرية، حتى تأتي على منيتها، سبع أكلها، ذئب أكلها..

ثم قال بعد كلام: يا هذا، ذاك الرجل ينبش عن ميتة، يسرق كفنها، ويفجر بها، ويوجب عليه القطع بالسرق، والحد بالزنى، والنفي، إذا كان عزباً، فلو كان محصناً لوجب عليه القتل والرجم.

فقال الرجل الثاني: يا بن رسول الله «صلى الله عليه وآله»، ما تقول في رجل طلق امرأته عدد نجوم السهاء؟

قال: تقرأ القرآن؟

قال: نعم.

قال: اقرأ سورة الطلاق إلى قوله: ﴿ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) الآية ٢ من سورة الطلاق.

يا هذا لا طلاق إلا بخمس: شهادة عدلين، في طهر، من غير جماع، بإرادة وعزم..

ثم قال بعد كلام: يا هذا، هل ترى في القرآن عدد نجوم السماء؟ قال: لا..، (الخر)..

وفي نص آخر يقول الراوي: بعد أن ذكر أن عبد الله بن موسى أجاب بغير الواجب:

«فورد على الشيعة ما حيرهم وغمهم، واضطربت الفقهاء، وقاموا، وهموا بالانصراف، وقالوا: لو كان أبو جعفر يكمل جواب المسائل لما كان من عبد الله ما كان، من الجواب بغير الواجب..».

ثم تذكر الرواية: أن الناس بعد أن أجابهم أبو جعفر «عليه السلام» بالحق، فرحوا، وألحوا عليه بمسائلهم..

ثم تذكر الرواية: ما جرى بينه وبين إسحاق بن إبراهيم، فليراجعها من أراد<sup>(۱)</sup>..

<sup>(</sup>۱) عيون المعجزات ص١١٩ ـ ١٢١، وإثبات الوصية ص٢١٣ ـ ٢١٥ ودلائل الإمامة ص٢٠٤ ـ ٢١٥ والبحارج٠٥ ص٩٩ ـ ١٠٠ وقاموس الرجال ج٩ ص٩٩ . ٤٩٠ وقاموس الرجال ج٩ ص٩٩ .

وذُكِرَ جانب من هذه القضية أيضاً في البحارج ٥٠ ص٩١ ـ ٩٢ و ٨٥ ـ ٨٦ والمناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٣٨٣ ـ ٣٨٣ عن الجلاء والشفاء، والاختصاص للشيخ المفيد ص١٠٢.

وبعد.. فإنه إذا كانت تلك هي حال حتى بعض العلماء والفقهاء، من أمثال يونس بن عبد الرحمن - وهو من أصحاب الإجماع - ذلك الرجل الكبير، والثابت القدم في موالاة أهل البيت «عليهم السلام».. فكيف إذن تكون حال الآخرين، ممن لم يستضيؤا بنور العلم، ولا يملكون قناعات ثابتة ومركزة في كثير من العقائد، ولاسيما في الأمور التفصيلية منها؟!.

وقد لاحظنا: أن الريان بن الصلت قد واجهه بالقواعد الثابتة، التي تزيل كل شبهة، وتقطع كل عذر..

كما ويلاحظ أيضاً: أن الأسئلة التي طرحت لمعرفة الإمام قد كانت من الأسئلة التي لا تنال أجوبتها بالعقول، بل تحتاج إلى تعليم وتوقيف.

# وللإمام الجواد عظية موقف أخر أيضاً:

وقد روي أن الإمام الجواد «عليه السلام»، قد واجه هذه الشكوك بنفس الروح، وبالإستناد إلى تلكم الحجج، فعن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن على بن أسباط، قال:

«خرج «عليه السلام» عليّ، فنظرت إلى رأسه ورجليه لأصف قامته لأصحابنا بمصر، فبينا أنا كذلك، حتى قعد، وقال: يا علي إن الله احتج في الإمامة بمثل ما احتج به في النبوة، فقال: ﴿وَآتَيْنَاهُ الْحَكُمَ صَبِيًّا﴾(١).

وقال: ﴿ وَلَّا بَلَغَ أَشُدُّهُ ﴾ (٢) وبلغ أربعين سنة ..

<sup>(</sup>١) الآية ١٢ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ من سورة يوسف.

الفصل الثاني: زلزال وإعصار في الأعماق .....

فقد يجوز أن يؤتى الحكم صبياً، ويجوز أن يعطاها وهو ابن أربعين سنة».. ومثل ذلك جاء عن معلى بن محمد أيضاً..(١٠).

## صغر سنه عليه يغري بطرح الأسئلة:

ولعل هذا الوضع الخاص جداً، الذي تميز به الإمام الجواد «عليه السلام»، هو الذي جعل الناس يهتمون بطرح الأسئلة الكثيرة عليه صلوات الله وسلامه عليه، حتى ليقول النص:

"استأذن على أبي جعفر "عليه السلام" قوم من أهل النواحي، من الشيعة؛ فأذن لهم؛ فدخلوا. فسألوه في مجلس واحد عن ثلاثين ألف مسألة، فأجاب، وله عشر سنين (٢)..

ولعل تلك الجماعة التي تقدمت الإشارة إليها، وكان من بينها يونس بن عبد الرحمن، والريان بن الصلت، هي نفسها التي سألته هذه المسائل، حينها قدمت عليه..

<sup>(</sup>١) راجع الهامش الذي قبل الرقمين السابقين.

<sup>(</sup>۲) الكافي ج١ ص١٥٥ والإختصاص ص١٠٢، والبحار ج٠٥ ص١٥ و ٩٣، وكشف الغمة ج٣ ص١٥٥ والمناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٣٨٤ والمجالس السنية ج٥ ص٣٦٣ والإمام الجواد لمحمد علي دخيل ص٤٦ عن بعض من تقدم وعن: صحيفة الأبرار ج٢ ص٣٠٠ والأنوار البهية ص١٣٠ ووفاة الإمام الجواد ص٥٥ والدمعة الساكبة ج٣ ص١١٣ وجلاء العيون ج٣ ص١٠١ وإثبات الهداة ج٢ ص١٠٥.

# ثلاثون ألف مسألة!! كيف؟!:

ولا نستبعد: أن يكون هذا العدد \_ أعني ثلاثين ألف مسألة \_ تقريبياً، أو فيه شيء من المبالغة لإظهار نسبة الكثرة، إذ من البعيد أن يتم إحصاء دقيق في هذه الموارد، وأمثالها.

ويبدوا لنا: أنهم قد بقوا يحاورونه في المسائل مدة من الزمان، ولربها أياماً، في محل واحد، لم يتحول عنه إلى غيره، كأن يكون في "صريا" مثلاً، أو في "قبا".

فالمراد بوحدة المجلس: في قوله «في مجلس واحد» الوحدة النوعية، بملاحظة وحدة المكان، والمسؤول، والسائل.

كها أن من المحتمل أن تكون كلمة «ألف» زائدة من النساخ، أو من غيرهم.

وقد ذكر الكاشاني هذا الحديث، وليس فيه كلمة «ألف» هذه(١)..

ومهما يكن من أمر؛ وعلى تقدير ثبوت هذه الكلمة في الحديث ـ ولعله هو الراجع \_ إذ إن الرواية تريد أن تذكر أمراً غريباً \_ فقد ذكر المجلسي وغيره وجوها أخرى في بيان المراد من النص المذكور (").. فلا بأس بالرجوع إليها لمن أحب ذلك.

واللافت: أن أهل السنة يدعون لأثمتهم نظير هذا أيضاً، فإن عبد

<sup>(</sup>١) المحجة البيضاء ج٤ ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) راجع: البحارج ٥٠ ص٩٣ \_ ٩٤، والإمام الجواد، لمحمد على دخيل ص٤٦ \_ ٤٨.

الفصل الثاني: زلزال وإعصار في الأعماق .......

الوهاب الوراق يقول عن أحمد بن حنبل: إنه «رجل سئل عن ستين ألف مسألة، فأجاب فيها بأن قال: حدثنا، وأخبرنا»(١)..

ولا ريب في أن ذلك ـ لو صح!! ـ : فإنه لم يكن في مجلس واحد، بل كان في مجالس متعددة.

كما أن من الواضح: أنه لم يتم إحصاء دقيق لهذه المسائل.. وإنها ذكر العدد على وَجه التقريب أيضاً. حسبها قدمنا..

وعلى كل، فإننا نعود فنكرر: أن اختصاص الإمام الجواد \_ على صغر سنه \_ من بين سائر الأثمة "عليهم السلام" بهذه المسائل الكثيرة، إنها يعبر عن أن ثمة تعمداً خاصاً بالنسبة إلى هذا الإمام بالذات لخصوصية دعتهم إلى ذلك بلا ريب..

ولكن ما يؤسف له هو: أننا لم نجد إلا النزر اليسير جداً. من هذه المسائل التي سئل عنها الإمام الجواد «عليه السلام»، حيث لم يكن الهدف إلا الحصول على الطمأنينة القلبية بإمامته «عليه السلام»، ولم يكن ثمة التفات للزوم تدوين تلك المسائل..

## الواقفة بعد الإمام الرضا عطيه:

لقد رأينا: أن بعض الناس، بعد وفاة الإمام الرضا «عليه السلام» قد رجعوا إلى الوقف على الإمام الكاظم، وهم المؤلفة.

وبعضهم قال بإمامة أحمد بن موسى.



<sup>(</sup>١) مناقب الإمام أحمد بن حنبل ص١٤٢.

وهؤلاء.. قلهكانوا قلة بالقياس إلى جمهور الشيعة القائلين بإمامة التقي الجواد «عليه السلام»، فإن القائلين بإمامته «عليه السلام» قد كانوا أكثر الفرق عدداً..(۱).

وقد انقرضت سائر الفرق دونهم.. ولكن نفس عودة القائلين بالوقف إلى مقالتهم الأولى، يشير إلى أنهم: قد بقوا على حالة التزلزل الداخلي الذي نالهم من قبل، وأثّر في الضعفاء، وغير الواعين منهم. وأن أمر الإمامة لم يحسم عندهم، بعد وقفهم على الإمام الكاظم «عليه السلام»، وأن إظهارهم لتولي الإمام الرضا «عليه السلام» إنها كان انسياقاً مع التيار، ولم يكن عن قناعة حقيقية..

## الإمام الجواد عطية ليس هو السبب:

وهذا معناه: أن عودتهم إلى الوقف لم يكن بسبب صغر سن الإمام الجواد «عليه السلام»، إذ لو كان الأمر كذلك لكان اللازم عليهم الوقف على الإمام الرضا «عليه السلام»، لا العودة إلى الوقف على الإمام الكاظم «عليه السلام».

كما أن الذين قالوا بإمامة أحمد بن موسى، لم يكن قولهم بإمامته إلا امتداداً لانتقالهم إليه من أبيه موسى مباشرة، ثم أظهروا القول بإمامة الرضا عليه السلام، انسياقاً مع التيار، لا عن قناعة حقيقية به، ثم عادوا إلى ما كانوا عليه كما سيوضحه لنا النصان التاليان:

<sup>(</sup>١) القصول المختارة من العيون والمحاسن ص٥٦٥.

قال النوبختي وغيره: "وكان سبب الفرقتين، اللتين ائتمت واحدة منهما بأحمد بن موسى، ورجعت الأخرى إلى القول بالوقف: أن أبا الحسن الرضا "عليه السلام" توفي، وابنه محمد ابن سبع سنين، فاستصبوه، واستصغروه، وقالوا: لا يجوز الإمام إلا بالغاً»(۱).

وعلى حد تعبير الشهرستاني: «إن من الشيعة من قال بإمامة أحمد بن موسى بن جعفر، دون أخيه على الرضا. ومن قال بعلي، شك أولاً في محمد بن علي، إذ مات أبوه وهو صغير، غير مستحق للإمامة، ولا علم عنده بمناهجها، وثبت قوم على إمامته»(۱).

وبذلك يعلم: أن سعيهم لإبطال إمامة الجواد «عليه السلام» قد جاء على سبيل الكيد والمناكدة، ولم يكن صغر سنه هو السبب الحقيقي في عودتهم إلى الوقف على الإمام الكاظم «عليه السلام»، أو إلى إمامة ولده أحمد.. إذ لو كانوا صادقين في ذلك، لكان عليهم أن يعترفوا بإمامة الإمام الرضا «عليه السلام» كما أشرنا إليه..

#### بطلان استدلال الواقفة:

ومهما يكن من أمر: فإنهم استدلوا على ذلك، حسبها جاء في المصادر، بأنه: «لو جاز أن يأمر الله عز وجل بطاعة غير بالغ، لجاز أن يكلف غير

 <sup>(</sup>١) فرق الشيعة ص٩٧ ـ ٩٨، والمقالات والفرق ص٩٥ والفصول المختارة من
 العيون والمحاسن ص٢٥٦، ونظرية الإمامة ص٩٩٠ عن النوبختي.

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل ج١ ص١٦٩.

بالغ، فكما لا يعقل أن يحتمل التكليف غير بالغ، فكذلك لا يفهم القضاء بين الناس، ودقيقه، وجليله، وغامض الأحكام، وشرايع الدين، وجميع ما أتى به النبي «صلى الله عليه وآله»، وما تحتاج إليه الأمة يوم القيامة، من أمر دينها ودنياها طفل غير بالغ.

ولو جاز أن يفهم ذلك من نزل عن حد البلوغ درجة، لجاز أن يفهم ذلك من نزل عن حد البلوغ درجتين، وثلاثاً، وأربعاً، راجعاً إلى الطفولية، حتى يجوز أن يفهم ذلك طفل في المهد والجِرَقِ، وذلك غير معقول، ولا مفهوم، ولا متعارف، انتهى(۱).

ولكن الإجابة عما ذكروه: كانت سهلة وواضحة جداً، ولأجل ذلك لم يعبأ أحد بمقالتهم، فإن النبي عيسى «عليه السلام» قد قام بالحجة، وهو ابن أقل من ثلاث سنين: ﴿قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا﴾(") كما ورد في الروايات وبعضها تقول: سنتين..

وقال تعالى في حق النبي يحيى «عليه السلام»: ﴿وَآتَيْنَاهُ الْحُكُمَّ صَبِيًا﴾ (٣). كما أن داود جعل سليمان خليفة له، وهو صبي يرعى الغنم، ثم هناك قضية إيمان على «عليه السلام»، وهو ابن تسع سنين، وقول الله عز

<sup>(</sup>١) راجع المصادر في الهامشين السابقين..

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٠ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢ من سورة مريم.

وجل: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ (١٠).

وتقدم أيضاً: جواب الريان بن الصلت ليونس بن عبد الرحمن.. إلى غير ذلك من الأجوبة القاطعة، التي لا مجال لها هنا.

## مصادر علم الإمام الجواد ﷺ:

وبعد ذلك.. فإن الشيعة الذين اعتقدوا بإمامة الإمام الجواد عليه الصلاة والسُلام، قد اختلفوا في مصدر علمه..

فقال بعضهم: إنه يتلقى علومه من كتب أبيه، وما رسم له فيها من الأصول والفروع.

وقال آخرون: إنه لم يتعلم من أبيه؛ لأنه حمل إلى خراسان، وهو ابن أربع سنين وأشهر.

نعم.. عند بلوغه يهيء الله له أسباب العلم، كالإلهام، والنكت بالقلب، والرؤيا الصادقة، وغير ذلك.

وقالت فرقة: يمكن أن يعلم بكلا الطريقتين (١٠) ..

وذلك إن دل على شيء، فإنها يدل على أن هذا الحدث ـ وإن لم يكن قد أثر على اعتقاد جمهور الشيعة في أصل الإمامة، لأنهم كانوا على درجة عالية

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٨ من سورة يوسف.

 <sup>(</sup>۲) راجع: فرق الشيعة ص٩٨ ـ ٩٩، والمقالات والفرق ص٩٧ ـ ٩٨ ونظرية الإمامة ص٣٩١\_٣٩٢.

من المعرفة والوعي، وعلى بينة من أمرهم، فيها، إلا أنه قد اتخذ ذريعة لتأكيد الشبهة لدى تلك القلة التي كانت قد وقفت على الإمام الكاظم «عليه السلام»، أو قالت بإمامة أحمد بن موسى كما أشرنا إليه، فراحوا بسبب ضعفهم يتخبطون خبط عشواء، في الليلة المطيرة الظلماء.

ومهما يكن من أمر.. فإن كلام الريان بن الصلت وغيره، يعطي: أن جمهور الشيعة كانوا يعتقدون: بأن صغر سنه عليه التحية والسلام لا يؤثر على قدرته على تلقي العلوم والمعارف، ما دام أن علمه وراثي إلهي إلهامي..

هذا بالإضافة إلى تصريح بعض الروايات: بأنه «عليه السلام» قد تلقى قسطاً من علومه من أبيه مباشرة رغم صغر سنه(۱).

وما يمنعه من ذلك.. ما دام أن الله سبحانه هو الذي اصطفاه، وهو الذي يؤهله لهذا المقام السامي، وكما استطاع عيسى أن يكون نبياً، وهو في المهد، وقد آتاه الله الكتاب، وجعله نبياً، وآتى الله يحيى بن زكريا الحكم صبياً.. فلماذا لا يؤتي هذا الإمام العظيم القدرة على التعلم من أبيه جميع علوم الإمامة في خلال وقت يسير جداً، فضلاً عن أربع سنوات؟ وفي حال صغر سنه؟!

## صلاحيات الإمام عطيد مع صغر سنه:

هذا.. ولم يقتصر الخلاف على ما تقدم. بل تعداه إلى الخلاف في صلاحيات الإمام.

ففريق رأى: أنه واجب الطاعة منذ وفاة أبيه، ويقوم بها يقوم به غيره

<sup>(</sup>١) إثبات الوصية ص٢١٠.

الفصل الثاني: زلزال وإعصار في الأعماق ............................ والائتمام به في من الأئمة، وليس صغر سنه مانعاً من استفتائه في الحوادث، والائتمام به في الصلاة.. وهؤلاء هم الأكثر، وهم الذين ثبتت مقالتهم واستمرت..

وقال بعضهم: إنه إمام في تلك الحال، بمعنى أن له الأمر، ولا يصلح للإمامة في وقته أحد غيره، ولكن لا يجوز أن يؤمهم في الصلاة، وإنها يتولى الصلاة (١)، وينفذ الأحكام غيره من أهل الفقه، والدين، والصلاح، إلى

<sup>(</sup>۱) بل لقد ورد في بعض الروايات جواز إمامة الصبي في الصلاة، كمعتبرة «طلحة بن زيد، عن جعفر، عن أبيه، عن علي عليه السلام: لا بأس أن يؤذن الغلام الذي لم يحتلم، وأن يؤم» الوسائل ج٥ ص٣٩٨، وفي هامشه عن التهذيب ج١ ص٤٥٢ والاستبصار ج١ ص٢١٢.

وفي موثق غياث بن إبراهيم عن أبي عبد الله عليه السلام: «لا بأس بالغلام الذي لم يبلغ الحلم أن يؤم القوم، وأن يؤذن» الوسائل ج٥ ص٣٩٧ وفي هامشه عن الفروع ج١ ص١٠٥ وأورده في ج٢ ص٣٢٤ من الأذان.

وفي موثقة سهاعة عن الصادق عليه السلام: «يجوز صدقة الغلام، ويؤم الناس إذا كان له عشر سنين» راجع الوسائل ج٥ ص٣٩٧ وفي هامشه عن الفقيه ج١ ص١٨٣.

ولا يعارضها سوى فتوى المشهور وخبر إسحاق بن عمار: «أن علياً عليه السلام كان يقول: لا بأس أن يؤذن الغلام قبل أن يجتلم، ولا يؤم حتى يجتلم، فإن أمَّ جازت صلاته وبطلت صلاة من خلفه الوسائل ج٥ ص٣٩٨ وفي هامشه عن التهذيب ج١ ص٤٥٢ والاستبصار ج١ ص٢١٢ وأورد صدره في الفقيه ج١ ص١٣٠ في الأذان.. وبعد.. فلعل للائمة عليهم السلام خصوصية ليست لغيرهم.

غير أن من الواضع: أنها خلافات في أمور ثانوية ناشئة عن عدم تجربة لهم في أمر كهذا من قبل، فبقيت بعض التفاصيل غامضة بالنسبة إلى الذين لم يتيسر لهم سؤال الأثمة «عليهم السلام» عنها، ولم تكن موضع ابتلائهم، ولكن أصل اعتقادهم بالإمام وبالإمامة ثابت وراسخ..

# ومن تجليات الأخطار الجسام أيضاً:

وبعد كل ما تقدم.. وإذا كان حتى بعض كبار العلماء، والفقهاء، ورجال الفكر في الطائفة قد عرضت لهم أمثال هذه التساؤلات، في مثل هذه الأمور الدقيقة والصعبة، ولو لفترة وجيزة، وذلك في اللحظات الأولى من حدوث الأمر..

وإذا كان هؤلاء أيضاً قد اختلفوا فيها بينهم ـ ولو بصورة محدودة ـ فيها أشرنا إليه من تفاصيل..

فإن حال العامة من الناس تصبح أكثر وضوحاً في تلك الفترة، حيث سيكون من الصعب إقناعهم بأن طفلاً ناشئاً، لا يتجاوز عمره الثماني سنوات \_ على أبعد التقادير \_ يتحمل مسؤولية قيادة الأمة، وهدايتها، وباستطاعته أن يحل مشاكلها على أفضل وجه، وأتمه، وأن يواجه مختلف

<sup>(</sup>۱) راجع: الحور العين ص١٦٥ ومقالات الإسلاميين ج١ ص١٠٢ وراجع أيضاً: المقالات والفرق ص٩٧ وفرق الشيعة للنوبختي ص٩٨ ـ ٩٩، ونظرية الإمامة ص ٣٩١.

ولو فرض: أن هذا الجيل قد تمكن من اجتياز هذا المخاض العسير، بسبب ما يملكه من رصيد عاطفي، ومن وعي نشأ عن رؤية المعجزات والكرامات وخوارق العادات، للأئمة صغاراً وكباراً، ثم ما اجتمع لديهم لأسباب مختلفة ـ من رواسب فكرية، وعقائدية، نشأوا وترعرعوا عليها، حتى أصبحت منسجمة مع التركيبة الذهنية والحياتية لهم في الحالات الطبيعية، التي تكون فيها عادة أقوى منها في غيرها..

نعم. لو فرض ذلك: فإن هذا الحدث لسوف يستمر، ربها لعقود من الزمن، حيث سيتكرر من جديد، بالنسبة للإمام الهادي عليه الصلاة والسلام، الذي يخلف الإمام الجواد صلوات الله وسلامه عليه مباشرة.

ثم لحفيده الإمام المهدي، وهو الحجة المنتظر صلوات الله وسلامه عليه.

مما يعني: أن هذه الحالة المتميزة لسوف تتعدى هذا الجيل السابق إلى جيل ناشي جديد، ربها لم تتمكن فيه الرواسب العقيدية، ولا ارتبط بمسألة الإمامة ارتباطاً عاطفياً عميقاً.. وإنها تعامل معها في أجواء من الريب والشك، منذ اللحظات الأولى التي عايشها، أو تفاعل معها فيها..

فهو لا يملك أية مناعة أو حصانة في مقابل هذا الزلزال، التي يتعرض له من الداخل، وبالذات.. من الأعهاق..

وهذا مما يزيد: في معاناة هذه الطائفة ويجعلها أمام مخاض أصعب، وفي مواجهات أوسع، وأشد، وأعتى، من داخلها أولاً، ثم ما سوف تتعرض له من مواجهات كثيرة ومتنوعة، من الخارج أيضاً..

## تعظيم على بن جعفر للإمام الجواد عظيم:

وبعد أن ظهرت دلائله، وتجلت براهينه، بخع عظماء الشيعة لإمامته..

ونعرف مدى عظمة الإمام الجواد التقي عليه الصلاة والسلام، من شدة تعظيم عم أبيه: علي بن جعفر الصادق «عليه السلام» له. وكان علي بن جعفر هذا من جلة العلماء، ومن المحدثين المعروفين، وقد ترجمه العسقلاني في تهذيب التهذيب، وروى عنه الترمذي(۱)..

ولسنا هنا في صدد استقصاء ترجمته..

فيحدثنا الحسين بن موسى بن جعفر عليهما السلام، قال:

"كنت عند أبي جعفر "عليه السلام" بالمدينة، وعنده علي بن جعفر، فدنا الطبيب ليقطع له العرق، فقام علي بن جعفر، فقال: يا سيدي، يبدأ بي لتكون حدة الحديد في قبلك.

قال: قلت: يهنئك، هذا عم أبيه..

فقطع له العرق.. ثم أراد أبو جعفر «عليه السلام» النهوض. فقام علي بن جعفر، فسوى له نعليه، حتى يلبسهما»(۲).

وعن محمد بن الحسن بن عمار، قال: كنت عند علي بن جعفر، بن محمد

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب\_ ترجمة علي بن جعفر \_ ج٧ ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) البحارج٥٠ ص١٠٤ ورجال الكثي ص٤٣٠ وقاموس الرجال ج٦ ص٤٣٧.

جالساً بالمدينة. وكنت أقمت عنده سنتين، أكتب عنه ما سمع من أخيه \_ يعني أبا الحسن \_ إذ دخل عليه أبو جعفر، محمد بن علي الرضا المسجد، مسجد رسول الله "صلى الله عليه وآله". فوثب علي بن جعفر، بلا حذاء، ولا رداء، فقبل يده، وعظمه.

فقال له أبو جعفر «عليه السلام»: يا عم، إجلس رحمك الله.

فقال: يا سيدي، كيف أجلس، وأنت قاثم؟

فلما رجع علي بن جعفر إلى مجلسه، جعل أصحابه يوبخونه، ويقولون: أنت عم أبيه، وأنت تفعل به هذا الفعل؟

فقال: اسكتوا، إذا كان الله عز وجل ـ وقبض على لحيته ـ لم يؤهل هذه الشيبة، وأهَّل هذا الفتي، ووضعه حيث وضعه، أنكر فضله؟!

نعوذ بالله مما تقولون، بل أنا عبد له»(١).

وفي نص آخر عنه: «أن رجلاً سأله عن أبي الحسن موسى، ثم عن الإمام الرضا «عليهما السلام»، فأخبره بموتهما..

فقال: «ومن الناطق من بعده؟».

قال: قلت: أبو جعفر، ابنه.

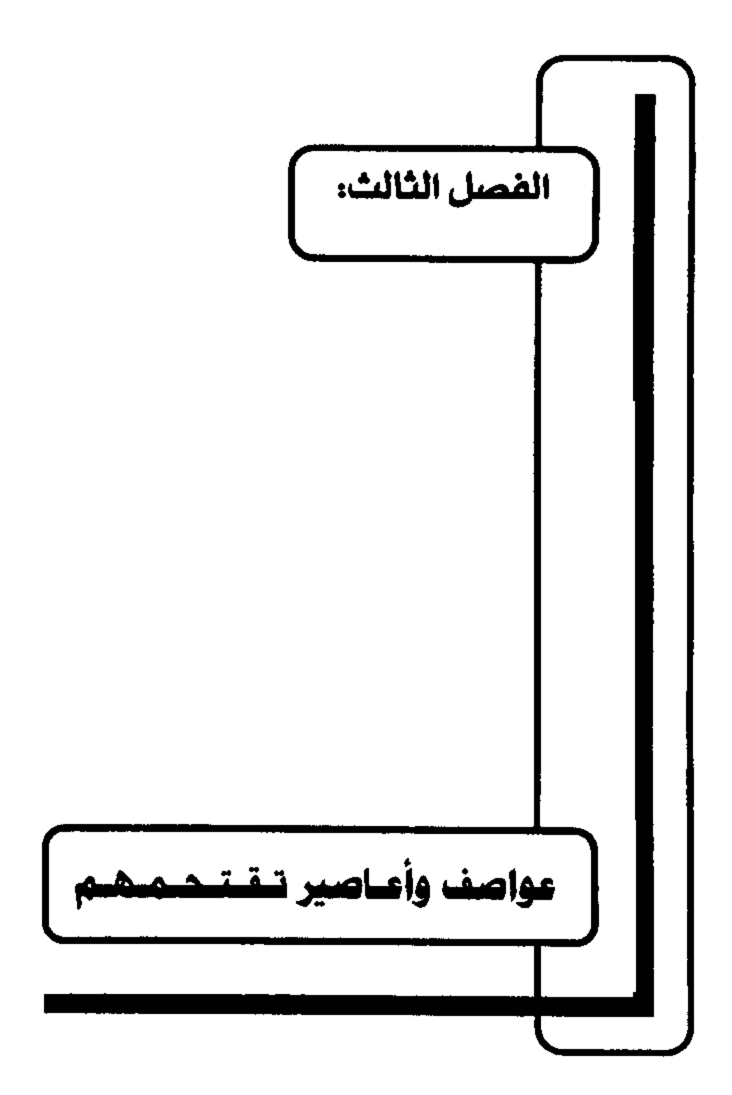
قال: فقال له: أنت في سنك وقدرك، وابن جعفر بن محمد؟! تقول هذا القول في هذا الغلام؟!

<sup>(</sup>١) البحارج ٥٠ ص٣٦ والكافي ج١ ص٨٥٨ وقاموس الرجال ج٦ ص٤٣٧.

قال: ثم أخذ بلحيته، فرفعها إلى السماء، ثم قال:

فها حيلتي إن كان الله رآه أهلاً لهذا، ولم ير هذه الشيبة لهذا أهلاً؟! ١٠٠٠

<sup>(</sup>١) إختيار معرفة الرجال (المعروف برجال الكشي) ص٤٢٩، وقاموس الرجال ج٦ ص٤٣٦.



#### عواصف.. وأعاصير تقتحمهم:

وبعد كل ما تقدم.. فإن إلقاء نظرة فاحصة على طبيعة العصر الذي عايشته هذه الحالة المتميزة للإمام «عليه السلام»، ولطائفة الشيعة معه، تعطينا: أن هذه الطائفة تواجه خطراً داهماً، وأعاصير هوجاء عاتية، تقتحمها من خارج كيانها..

وهي من شأنها لو تمكنت منها : أن تقتلعها من جذورها، وترمي بها بعيداً، بعيداً، في متاهات النسيان، والانقراض، أو الغموض والإبهام، كما كان الحال بالنسبة لكثير من الفرق الأخرى التي لم تستطع الصمود، فتلاشت واضمحلت أمام ما هو أقل وأضعف بأضعاف كثيرة، مما واجهته هذه الطائفة..

وما يزيد الأمر خطورة، والمشكلة تعقيداً، ولاسيها بالنسبة للعامة من الناس، الذين لم يأخذوا من العلم بنصيب وافر، هو ذلك الإنفتاح الواسع لأرباب الملل والمذاهب، بعضهم على بعض، والإهتهام بطرح المسائل الفكرية، والعقائدية الدقيقة، والمحاولات الجادة من كل طرف لإلقاء الشبهات، ووضع علامات الإستفهام الكبيرة حول كل ما يرتبط بعقائد الفئات الأخرى، وكل نحلهم، وأفكارهم، وتصوراتهم..

حيث إن تلك الفترة كانت فترة نضج وتبلور، ثم تكريس للأفكار والمذاهب، التي يمكنها أن تثبت جدارتها في مقابل غيرها، ثم تفرض هيمنتها وقدرتها على استقطاب القطاع الأكبر والأوسع من الناس.

حتى إذا ما فشلت في ذلك، فإن مصيرها هو الإنكسار، ثم الدمار، والإندثار..

## التشيع.. والحكام:

ومن المعلوم: أن هناك ضدية حقيقية قائمة بين حقيقة التشيع، وبين حكومة كل من عدا الأئمة «عليهم السلام»، فأساس التشيع قائم على الاعتقاد بالإمامة، الذي يعني أن كل حاكم سواهم «عليهم السلام»، ظالم معتد أثينم، متمرد على الله تعالى، عاص له، ولرسوله «صلى الله عليه وآله»، فلابد من محاربته، وإسقاطه بكل حيلة ووسيلة..

وهذا من شأنه: أن يجرك الحكام ضد كل من يتوهم في حقه التشيع، حيث يرون أن الصراع مع الشيعة والتشيع صراع فناء أو وجود، وحياة أو موت..

ولأجل ذلك تجد الحكام يلاحقون الشيعة تحت كل حجر ومدر، وفي كل سهل وجبل، كما أنهم يسعون لإبطال أمر الإمامة، بكل ما يملكونه من قوة وحول، لن يرضوا بأقل من التشكيك فيها، وإثارة الشبهات حولها.

# موقع الحكام في هذا الصراع:

ولأجل ذلك: فإن من الطبيعي أن لا يكون الحكام آنئذِ بمنأى عن ساحة الصراع الفكري، والعقائدي هذه، بل كانوا يرصدونها بدقة فائقة، وكانوا يرون: أن عليهم أن يهتموا بالأمر اهتهامهم بمستقبلهم، وبحياتهم، ووجودهم، وبمصيرهم.. ويعملون ـ علناً تارة، وفي الخفاء أخرى ـ على تقوية ذلك الفريق الذي يجدون: أن التعامل معه لا يواجه بأية صعوبات، أو مشكلات تذكر.. فكيف إذا كانوا يرون أن في هذا التعامل ضهانة حقيقية وأكيدة لمستقبلهم بجميع آفاقه وحالاته وتقلباته..

إلا أن بعض هؤلاء الحكام \_ وفي طليعتهم المأمون العباسي، الذي كان أعظم الخلفاء العباسيين دهاء وحنكة، وأكثرهم علماً، وأبعدهم نظراً، وأعلمهم بالسياسة وأحابيلها() \_ قد رأوا: أن الظهور بمظهر المشجع والمناصر للفكر وللعلم، والحامي والمدافع عن حرية الكلمة، وعن قدسيتها، أمر يخدم قضيتهم ووجودهم في الحكم بصورة عامة \_ وذلك لأسباب مختلفة، لا مجال لبحثها الآن \_ مهما كان هذا الستار الزائف يخفي وراءه الكثير من الحداع، والتضليل، ثم التزييف الماكر لكثير من الحقائق، التي لا توافق سياساتهم، ولا تخدم مصالحهم().

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا: الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام. فصل: من هو المأمون.

<sup>(</sup>۲) راجع: المصدر السابق ص٥٠٥ ـ ٤٠٨ ففيه بعض ما يرتبط بهذا المقام. والذي يثير الإلتفات هو تناقضهم في مواقفهم، ففي نفس الوقت الذي يتظاهرون فيه بتشجيع العلم والفكر فإنهم يفرقون تلامذة الرضا، ويمنعون ابن عباس من التفسير والكلام.

وبعد.. فإن ما تجدر الإشارة إليه، ويتميز بأهمية خاصة هنا، هو: أن المعتزلة كانوا في تلك الفترة بالذات في مرحلة نضجهم، وتكامل مدرستهم من الناحية الفكرية..

وقد رأت السلطة آنئذ: أن من مصلحتها أن تؤيدهم، وتشد من أزرهم، وتستفيد من موقعها السلطوي، ومن نفوذها، وسائر ما تملك من قدرات، مادية ومعنوية، في مجال ترسيخ وتثبيت خطهم، وضرب الفئات الأخرى بهم، وتحطيم نفوذها، وزعزعة موقعها، بنحو، أو بآخر من خلالهم..

وخط الإعتزال هذا: يكاد يكون متطرفاً إلى حد كبير في اعتهاده على العقل وقبول أحكامه، ورفض كل ما لا يتوافق معه، فكانوا يقيسون النصوص الدينية على العقل، فها أيده بشكل صريح قبلوه، وما عداه ردوه ورفضوه، أو تصرفوا به وأوَّلوه.

ويقصدون بالعقل هو عقولهم هذه؛ القاصرة عن الوصول إلى حقائق الأمور، والتي تعتمد على وسائل إدراك، تبقى محدودة المجالات، كما أن عقولهم هذه لا تملك أية ضهانة من أن تتعرض للقهر والإبعاد من قبل سلطان الهوى، ونوازع الشهوة، وداعي الغريزة، وطغيان العاطفة، وما إلى ذلك..

#### طائفة الشيعة.. وموقعها:

وإذا نظرنا إلى طائفة الشيعة الإمامية، فسنجد: أنها تعتبر من أعرق الفرق وأشهرها، وأبلغها حجة، وأشدها في الصراع الفكري شكيمة.. حتى لقد بلغ من قوتها، وعظمة دعوتها: أن اضطرت السلطة للتعامل مع قائدها وزعيمها \_ وهو الإمام الرضا «عليه السلام»، الذي اغتالته بالأمس \_ بذلك الأسلوب الخاص، والنادر جداً، والفريد من نوعه.. وذلك بالبيعة له بولاية العهد، حتى إذا رأوا أنهم قد فشلوا في تحقيق مقاصدهم، بادروا إلى التخلص منه بالطريقة التي عرفها كل أحد، وهي دس السم إليه، حسبها أوضحناه، في كتابنا: «الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام».

وذلك إن دل على شيء، فإنها يدل على قوة حجة الأثمة «عليهم السلام»، ثم على مدى نفوذ وقوة فرقة الشيعة الإمامية، وتأثير كلمتها، وآرائها في الناس، وفي عواطفهم، ومواقفهم.

إلى حد أن سائر الفرق، أصبحت ترى فيها: أنها أقوى منافس فكري عقائدي لها، وأنها هي الأوضح حجة، والأبين دليلاً، وأنها لو أفسح لها المجال، فسوف تكتسح الساحة، وتستقطب مختلف قطاعات الأمة، بها تملكه من فكر حي، وبها لها من أصالة متجذرة في أعهاق الفطرة، والعقل، والوجدان.

وهذا معناه: أن أي حدث عقائدي فريد من نوعه، وخطير تتعرض له هذه الفرقة بالذات.. كصيرورة الإمامة إلى من هو في سن السبع أو الثهان سنوات.. لسوف يلفت أنظار خصومها، ويشد عقولهم إليه، وسوف تغريهم السلطة، وطبيعة الحدث معاً، بالاستفادة من هذه الحالة العارضة، لشن هجوم عنيف وحاسم، يستهدف الفكر العقائدي لهذه الفرقة في الصميم..

وهذا الهجوم سيثلج صدر السلطة، التي لن تألوا جهداً، ولن تدخر وسعاً في المساعدة عليه، وخلق الظروف الملائمة لتحقيق أكبر قدر من النجاح له.. لأنه ينسجم كل الإنسجام مع أطروحتها الرامية للتخلص من الفكر العقائدي لهذه الفرقة، ومحوه من الوجود بالكلية..

وإذا ما أتيح لهم وللسلطة ذلك، فإن جميع فرص النجاح على الصعيد العام، لسوف تكون متاحة لهم، ويحق لهم \_ والحالة هذه \_ أن يحلموا بمستقبل زاهر، يحمل لهم معه كل الامتيازات والمكاسب، دونها رقيب، ودونها منازع، حيث لم يعد ثمة ما يمكن أن يعتبر خطراً جدياً يتهدد المستقبل العقائدي لهؤلاء، والسياسي لأولئك على حدسواء..

نعم. إن معاصرة هذه الفرقة لتلك النهضة الفكرية القوية جداً منذ بدايتها، ولمدة طويلة، في أعظم الأمور حساسية، وهو أمر الإمامة والقيادة. وفي حالة مثيرة للانتباه، لافتة للنظر، وهي تشير للخصوم بأن هذه الفرقة في أشد حالات الضعف والوهن ـ بنظرهم ـ المتمثل في صغر سن الإمام الجواد «عليه السلام»، ثم الإمام الهادي عليه الصلاة والسلام، والإمام الحجة المنتظر صلوات الله عليه من بعده.

ثم استمرار هذه الحالة لسنوات كثيرة، ترافق ذلك الانفتاح والتجاذب الفكري \_ إن ذلك \_ من شأنه أن يهيء الفرصة، ويثير الشهية لطرح ما أمكنهم من الأسئلة التشكيكية، وإثارة كل ما يقع تحت يدهم من الشبهات في أعظم قاعدة دينية، تخاض من أجلها اللجج، وبذلت، وتبذل دونها المهج، حتى ليقول الشهرستاني:

الفصل الثالث: عواصف وأعاصير تقتحمهم ................................ ٦١....

وأعظم خلاف بين الأمة خلاف الإمامة، إذ ما سل سيف في الإسلام على قاعدة دينية، مثل ما سل على الإمامة في كل زمان (١٠).

ولهم أن يتخيلوا كيف أن ذلك سيجبر فرقة الشيعة الإمامية إلى الإنسحاب من الساحة، لتقبع في زوايا الخمول، وليؤول أمرها ـ من ثم ـ كها آل أمر كثير غيرها إلى الإضمحلال والتلاشي.

#### الشيعة والعقّل:

وبعد.. فقد قدمنا: أن فرقة الشيعة الإمامية تهتم بالعقل وأحكامه إلى حد بعيد، وترى أن جميع قضاياها وأحكامها قد دل عليها الدليل القاطع، والبرهان الساطع، وأنها منسجمة مع قضاء الفطرة السليمة، وحكم العقل الصريح، وما يرضاه الوجدان الصحيح.. وتعتز بهذا الأمر، وهي تتباهى وتفخر بهذا الأمر على كل خصومها، مؤكدة على أنها لا تحيد عن هذا الخط، ولا تتنازل عنه، مهما كانت الظروف، وأياً كانت النتائج..

## الشيعة في قلب المعترك:

وهي أيضاً فرقة تعيش في قلب مقر الخلافة، حيث العاصمة العلمية والثقافية، والقلب النابض بالحركة والحياة، والمفعمة بالنشاط والحيوية... بل هي موجودة في كل موقع يوجد فيه العلم، والفكر، والمعرفة، والثقافة...

وهي فرقة ليست معزولة في الأصقاع النائية، ولا هي منطوية على نفسها، ولا تخفي شيئاً من عقائدها وأفكارها.. ولم تترك شيئاً من ذلك إلا

<sup>(</sup>١) الملل والنحل ج١ ص٢٤.

٦٢ ...... الحياة السياسية للإمام الجواد على المجادة السياسية للإمام الجواد على وقد صرحت به، وأعلنت عنه..

وقد كان أعلامها وعلماؤها لا يزالون يحاورون جميع خصومهم بالدليل وبالحجة، انطلاقاً من دار الخلافة، ووصولاً إلى كل ناد، بل إلى كل بيت يعيش الهم العلمي، ويتعاطى قضايا العقيدة والإيهان..

#### ماذا لو فشل الشيعة؟:

فلو قدر لهذه الفرقة أن تفشل في تسجيل نصر حاسم لها في هذا الظرف بالذات، الذي يرى الناس فيه: أنها تتمتع بحرية الحركة والكلمة معاً، ثم يكون فشلها في أكثر القضايا حساسية، وأعظمها خطراً، وأبعدها أثراً، والتي هي المحور والأساس لسائر القضايا، وفي مختلف المجالات.. فإن فشلها هذا سيكون حاسماً، ونهائياً. ولن تقوم لها بعد أية قائمة.. ولاسيما في هذه الفترة التي كانت فيها سائر العقائد والفرق، تحاول إثبات وجودها، وتكريس خطها في أكبر قطاع ممكن في الأمة الإسلامية، في مختلف أرجاء العالم الإسلامي..

لأن الفرقة التي تعجز عن ذلك، فلسوف تفقد فرصة العيش والبقاء، ولسوف يكون مصيرها التلاشي، والإندثار، أمام قوة اندفاع سائر الفرق.

وإن هذا الفشل لو أصاب الطائفة الإمامية، فإن من شأنه أن يضعها شاءت أم أبت\_أمام الخيارات الصعبة التالية:

١ ـ أن يرمي بها بعيداً إلى الأصقاع النائية، حيث الجهل، والحرمان، والتخلُف، والبداوة، بعيداً عن مناطق الصراع والتحدي.. كما حصل لعامة فرق الخوارج، التي كانت عامة مبادئها منافرة الأحكام العقل، والفطرة،

٢ ـ أن تعدِّل الكثير من أفكارها وعقائدها، وتجعلها تتوافق وتتلاءم، أو على الأقل لا تتنافر، أو تتناقض، مع النظرة التزويرية العامة، التي ارتضاها الحكام للناس، والمحمية بحراب الإرهاب، والتجويع، أو الإغراء والتطميع..

وهذا بالذات هو ما فعلته فرقة الإباضية من الخوارج، كما أوضحناه في كتابنا: «على عليه السلام والخوارج»..

٣ ـ أن تتحول إلى عقيدة باطنية، منغلقة على نفسها، وتعيش في ظلام الإبهام والغموض، ولا تجرؤ على الظهور إلى النور، ومعالجة الصراع، على أساس الدليل والحجة، حتى بالنسبة لغالب من ينتمون إليها ـ اسمياً أو وراثياً ـ فضلاً عن معالجة الصراع والتحدي على الصعيد الفكري العام..

وهذه الخيارات كلها تتناقض مع أساس أطروحة التشيع، ومع مبادئه.. ولا يمكن أن ترضى طائفة الشيعة بأن يمر خيال ذلك في وهمها، فضلاً عن أن ترضى به كأمر واقع في حياتها..

#### ماذا لو نجحت فرقة الشيعة؟:

ومن الجهة الأخرى..

فإن هذه الفرقة فرقة الإمامية من الشيعة لو استطاعت أن تجتاز هذه المرحلة المصيرية البالغة الحساسية. وتمكنت من أن تربح المعركة الفكرية، وأن تحتفظ بدورها الطليعي، على الصعيد الفكري العام، وعلى صعيد

الواقع ونفس الأمر.. فإنها تكون قد برهنت بشكل قاطع ونهائي على حقانيتها، وأثبتت جدارتها، ليس فقط بالنسبة لذلك الجيل الذي عاصر ذلك الحدث المتميز، وعايش تلك الإنطلاقة الفكرية في أوج قوتها.. وإنها للأجيال الأخرى، التي سوف تأتي فيها بعد أيضاً..

وما ذلك.. إلا لأن انتصار هذه الفرقة، في هذا الظرف بالذات، قد جاء على خصوم، هم في أفضل حالاتهم، وأتمها، وأقواها، ولاسيها فكرياً، وسياسياً، وفي غير ذلك من مجالات، واتجاهات..

فهم يستفيدون من هيبة السلطان، ومن كل ما تحت يده من قوة عسكرية وإقتصادية لدولة هي الأقوى في العالم، والأكثر استقراراً، والأوسع نفوذاً، والأعظم نشاطاً ثقافياً، ومخابراتياً، ويحكمها، ويدبر شؤونها، ويكيد خصومها أعظم خلفاء بني العباس في العلم والدهاء، وفي السياسة، والمكر..

ثم يرى الناس: من جهة أخرى.. أن أعظم الفرق شأناً، من حيث العلم والفكر، تمر في أدق مرحلة، وأخطرها، وتواجه خصومها وهم في أقصى درجات القوة ـ تواجههم ـ وهي في أشد حالات الضغف، مع عدم وجود ما يمنع من الإحتكاك المباشر والصريح، وإبراز كل ما يملك أولئك وهؤلاء، من طاقات وقدرات، مع وجود اندفاع غير عادي من قبل خصومها لمواجهتها، وللإنقضاض عليها وتمزيقها، وإسقاط أطروحتها..

#### استفلال صغر سن الإمام عليه:

نعم.. وهذا هو ما حصل بالفعل، فلقد خاض المناوئون لخط الإمامة، في أمر سن الإمام عليه التحية والسلام، وجعلوا ذلك من جملة المآخذ، الفصل الثالث: عواصف وأعاصير تقتحمهم .............................. ٦٥....

وسعوا عن طريق ذلك، إلى التشكيك في الإمامة، والزعامة، والنيابة له «عليه السلام» عن رسول الله «صلى الله عليه وآله»، في قيادة الأمة، وهدايتها..

ولقد سأل البعض، الإمام الجواد «عليه السلام»، فقال له: «إنهم يقولون في حداثة سنك؟

فقال: إن الله تعالى أوحى إلى داود أن يستخلف سليهان، وهو صبي يرعى الغنم الخ..»(١).

«وقال له علي بن حسان: يا سيدي، إن الناس ينكرون عليك حداثة سنك؟!

فقال: وما ينكرون من ذلك قول الله عز وجل؟!.. لقد قال الله عز وجل لنبيه "صلى الله عليه وآله": ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ لنبيه "صلى الله عليه وآله": ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ النّبَعَنِي﴾.. فوالله، ما اتبعه إلا علي، وله تسع سنين. وأنا ابن تسع سنين "(").

وأخيراً.. فإن البعض قد صرح في هذا المقام بقوله:

«مات أبوه، فخلفه في الإمامة، وهو ابن تسع سنين، فأنكر جمهور المسلمين على الشيعة ولاية الأثمة، والأخذ عنهم، وهو في الصبا، ولاسيها

<sup>(</sup>١) الكافي ج١ ص٢١٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي ج١ ص١٥، فاستدلاله عليه السلام ناظر إلى ما هو المعروف عند غير الشيعة، من قلة سن علي عليه السلام حين إسلامه، فهو استدلال إلزامي للطرف الآخر بها يعتقده بالدرجة الأولى..

أن العادات العربية تجعل للسن أهمية في ولاية الأمور، فكانت إمامته ـ ولم يبلغ سن الرشد ـ أخطر مشكلةٍ واجهت الشيعة، بالنسبة لشخص الجواد»..(۱).

#### النتيجة الحاسمة:

نعم.. وقد كانت النتيجة الحاسمة هي: أن هذه العقيدة التي ظن الناس فيها هذا الضعف، قد خرجت من هذا المخاض العسير أكثر تبلوراً، وأشد تألقاً ووضوحاً، وأعظم ثباتاً ورسوخاً.. وقد تجاوزت كل عوامل التحدي، وقهرت كافة رموز الطغيان..

إلا أن ما ينبغي لفت النظر إليه هنا هو: أن النتيجة، وإن كانت على الصعيد الفكري عبى ذلك، إلا أنها لم تكن حاسمة ولا نهائية في مجال التصفية التامة والشاملة للعقائد والأفكار المناوئة، لأن تلك العقائد كانت محمية ومتبناةً من قبل السلطة. كما ألمحنا إليه فيها سبق.

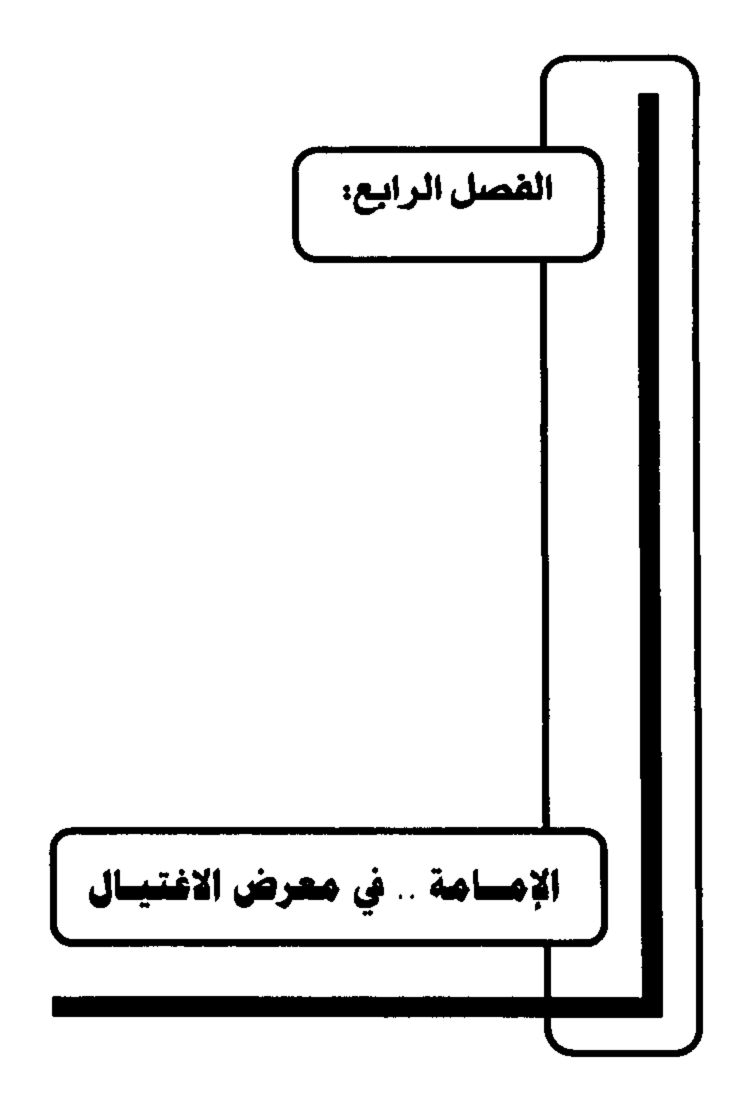
ولكن مما لا شك فيه هو: أن ذلك الإنتصار في المجال العقائدي والفكري، قد استطاع أن يضع علامة استفهام كبيرة على جدارة وقدرة جميع الاتجاهات الأخرى على اختلافها وتنوعها، على تقديم الحلول الجذرية، والصحيحة لعلامات الإستفهام الكبيرة التي كان الشيعة الإمامية يطرحونها. خصوصاً فيها يرتبط بصحة وسلامة تلك العقائد والأفكار والنحل، من وجهة نظر علمية وإيهانية..

<sup>(</sup>١) نظرية الإمامة ص٣٩٠.

الفصل الثالث: عواصف وأعاصير تقتحمهم .................................

فإن تلك الاتجاهات وإن كانت قادرة على التهويش، والتطبيل والتزمير، ثم التزييف والتزوير، فضلاً عن التهميش والتشهير، فيها يرتبط بهذا الاتجاه أو ذاك.

ولكنها لم تكن جميعها تملك أي دليل مقنع أو مقبول، على أحقية وصحة دعواها، التي تخالف مذهب الشيعة الإمامية، الذي كان محروساً بالإمامة وبالإمام، على مر العصور والدهور..



### الإمامة.. في مضمونها العام:

إن الإمامة عند أهل البيت وشيعتهم هي ذلك الامتداد الحي لمسيرة النبوة، في قيادتها الإلهية للأمة نحو هدفها الأسمى.

ثم هي: المعين الذي لا ينضب للفكر الذي يمد الأمة بالري، وبالحياة، ويستمد أصالته، وصفاءه من حقائق الإسلام، ومن القرآن الكريم، وكذلك من النبي العظيم «صلى الله عليه وآله»، الذي لا ينطق عن الهوى.

من هنا: كان لا بد من أن يعلن من له الحق بذلك، من موقع معرفته العميقة بأحوال البشر، بقبوله لهذا الامتداد، وبتفويضه تلك المهام الكبرى لمن يرى فيهم كامل الجدارة والأهلية لتحمل مسؤولياتها الجسام.

ثم لابد للعالم بالسرائر، من أن يُعلم الناس، كل الناس، بالمصدر الصافي والأصيل، الذي يمتلك الرصيد الكافي من العلوم والمعارف، لتغذية حركة الفكر، وتزويد العقل والروح بها لابد منه ولا غنى عنه في مسيرة الإنسان التكاملية الرائدة، نحو هدفه المنشود الأسمى..

## ركنان تقوم عليهما الإمامة:

ومن هنا: فقد كان طبيعياً أن يكون صرح الإمامة قائماً على ركنين،

وأساسين اثنين<sup>(۱)</sup>، لو فقد أي منهما، فإنها تفقد مضمونها من الأساس. وهذان الركنان هما:

الأول: النص.

الثاني: العلم الخاص، الذي اختُصَّ به الأئمة "عليهم السلام" وأخذوه بالإلهام أو عن آبائهم عليهم الصلاة والسلام، عن النبي "صلى الله عليه وآله".

هذا بالإضافة: إلى سائر ما يؤكد ما هم عليه من الجدارة والأهلية، والقدرة على النهوض بأعباء المسؤولية..

الأمر الذي يعني: توفر الخصائص والملكات لمثل هذا المقام العظيم، وكل ما من شأنه أن يحفظ المسيرة، ويضمن سلامة الاتجاه، كصفة «العصمة» والتدبير، والحكمة، والشجاعة، والكرم، وما إلى ذلك..

ومن أجل ذلك: نجد اهتهام الأثمة الأطهار عليهم الصلاة والسلام بإبراز تلكم الأمور، ولاسيها ذينك الركنين الهامين في المناسبات المختلفة،

<sup>(</sup>١) أضاف المحقق البحاثة، الشيخ على الأحمدي حفظه الله \_ حينها قرأ هذا البحث \_ ركناً ثالثاً، وهو: «العصمة».

ونقول له: لا شك في أن العصمة ركن في الإمامة.. ولكن نظرنا هنا إلى خصوص الأركان التي من شأنها أن تكون حاسمة في مجال إثبات الإمامة، وتشييد صرحها في مقابل الخصوم وغيرهم على حد سواء.. حيث لابد لكل أحد من التسليم والبخوع لهذين الركنين في مختلف الظروف، وسائر الأحوال..

الفصل الرابع: الإمامة.. في معرض الإغتيال.....

ولا يثنيهم عن ذلك احتمالات مواجهة المشاق والتعرض للأخطار ـ نتيجة ذلك ـ ، مهما عظمت..

### الاهتمام بالنص:

والشواهد على اهتهام الأئمة «عليهم السلام» بهذين الركنين لا تكاد تحصى كثرة، ويكفي أن نشير هنا: إلى قضية استشهاد أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام بالصحابة لحديث الغدير، في موارد كثيرة: في رحبة الكوفة، وفي صفين، ويوم الشورى، ويوم الجمل.. حيث كان يشهد له به عدد كبير من الصحابة والبدريين.

كما أن الإمام الحسين «عليه السلام» قد جمع الصحابة في منى، وذكّرهم بفضائل أبيه، وبحديث الغدير، وأفاعيل معاوية (١٠)..

كل ذلك.. من أجل تركيز قضية الإمامة وتثبيتها، وللحفاظ على النصوص والوقائع المثبتة لها من الضياع، أو من تحريف المحرفين، وعبث

<sup>(</sup>۱) راجع: الغدير للعلامة الأميني ج ۱ ص ۱۰۹ ـ ۲۱۳ و دلائل الصدق، وكتابنا: الحياة السياسية للإمام الحسن عليه السلام ص ۹۰ فيها بعدها.. بالإضافة إلى سائر الكتب التي تعرضت لبحث قضية الإمامة، وكتب التراجم، والحديث والتاريخ، التي تعرضت لذكر الفضائل، والنصوص النبوية المرتبطة بالإمامة، وغير ذلك مما يمكن أن تذكر فيه هذه الأمور.. وليراجع: حول المناشدة بحديث الغدير، الجزء الأول من كتاب الغدير، وأيضاً أنساب الأشراف ج ۲ ص ۱۰۹ بتحقيق المحمودي وذكر أخبار أصفهان ج ۱ ص ۱۰۷.

٧٤ ....... الحياة السياسية للإمام الجواد ينظيمة المسياسية للإمام الجواد ينظيمة المبطلين أو لغير ذلك من أهداف.

# الاهتمام بالعلم الخاص:

هذا بالإضافة: إلى التصريحات الكثيرة للأئمة عليهم الصلاة والسلام، التي يظهرون فيها: أن عندهم العلم الخاص، وهو علم الإمامة الذي اختصهم به النبي الأكرم «صلى الله عليه وآله» بأمر من الله جل وعلا.. كتلك الأحاديث التي تقول: إن عندهم الجفر، والجامعة، وما إلى ذلك مما يجده المتتبع في المصادر والمراجع الكثيرة المتنوعة.

وتجد في الكافي، وفي بصائر الدرجات، وفي بحار الأنوار، وفي إحقاق الحق وملحقاته، وفي سائر المجاميع الحديثية، ما يعد بالمئات والألوف، بمختلف الصيغ، ومن جميع الصنوف..

### وضوح النص:

ومهها حاول خصوم أهل البيت «عليهم السلام» إنكار أو دفع النص على أمير المؤمنين، وعلى الأئمة الأطهار من ولده صلوات الله وسلامه على أمير المؤمنين. ومهها حاولوا تخريجه أو تأويله بوجوه بعيدة يأباها الطبع، ويمجها الذوق.

فإنهم لم ولن يتمكنوا من إنكار الحديث المتواتر، عندهم، والذي يتحدث: أنه يكون بعد النبي "صلى الله عليه وآله" اثنا عشر خليفة، أو أميراً، أو إماماً، كلهم من قريش، أو من بني هاشم.

وفي كثير من النصوص: تصريح بأسمائهم، أو بأسماء بعضهم عليهم الصلاة والسلام.

قال القندوزي الحنفي: «ذكر يحيى بن الحسن في كتاب العمدة، من عشرين طريقاً، في أن الحلفاء بعد النبي «صلى الله عليه وآله» اثنا عشر خليفة، كلهم من قريش، في البخاري من ثلاثة طرق، وفي مسلم من تسعة طرق، وفي أبي داود من ثلاثة طرق، وفي الترمذي من طريق واحد. وفي الحميدي من ثلاثة طرق».

وهناك كتب كثيرة تكفلت بجمع طرق هذا الحديث وسواه، ومنهم العلامة المتبع الشيخ لطف الله الصافي، الذي جمع في كتابه مئات الأحاديث، بالطرق الكثيرة، سنيِّها وشيعيِّها، وكلها تؤكد خلافة وإمامة الاثني عشر من بعده «صلى الله عليه وآله» (۱).

وأخيراً.. فقد صرح السيوطي بأن عبارة: «يكون خلفي اثنا عشر خليفة» مجمع على صحتها، وواردة من طرق عدة<sup>(٣)</sup>.

# من هم الخلفاء الاثنا عشر؟!:

هذا وقد رأينا: أنهم ـ أعني أولئك المتمحلين ـ حين يريدون تعيين هؤلاء الخلفاء الاثني عشر، يخبطون خبط عشواء في الليلة المطيرة الظلماء.. فراجع تاريخ الخلفاء للسيوطي.. الذي لم يستطع أن يجزم بشيء في مجال التعرف على هؤلاء الاثني عشر، حيث استطاع أن يعد ثمانية خلفاء فقط،

<sup>(</sup>١) ينابيع المودة ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) راجع: منتخب الأثر من ص١٠ حتى ص١٤٠. وإعلام الورى ص٣٨٦\_٣٨٦.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الخلفاء للسيوطي ص٦١.

وجد فيهم ما رآه مبرراً لجعلهم منهم، وهم الخلفاء الأربعة، والحسن "عليه السلام» ومعاوية، وابن الزبير، وعمر بن عبد العزيز، قال: "ويحتمل أن يضم إليهم المهتدي من العباسيين، لأنه فيهم كعمر بن عبد العزيز في بني أمية، وكذلك الظاهر، لما أوتيه من العدل، وبقي الاثنان المنتظران: أحدهما المهدي، لأنه من آل بيت محمد "صلى الله عليه وآله"(۱).

ولا ندري ما المبرر لهذه الفجوات الواسعة، التي تركها شاغرة، حيث انتقل من معاوية إلى عمر بن عبد العزيز، ثم منه إلى المهدي أو المهتدي العباسي!! وهكذا.. فهل يمكن أن يكون هذا مقبولاً لدى العقلاء، ولدى أهل اللسان في فهم نص كهذا؟!! أم أنهم يفهمون الاتصال، وعدم الفصل!!

ومن جهة أخرى: فقد أجهد العسقلاني نفسه للخروج من هذه المعضلة، بحيث يبقى محتفظاً بها هو أقل القليل من ماء الوجه.

فلم يفلح إلا بإضافة المزيد من الشبهات والتعميات على البسطاء والسذج..

أما القاضي عياض، فقط طبق الحديث على الخلفاء الأربعة، وخلفاء بني أمية الذين منهم يزيد لعنه الله تعالى!!.. متجاهلاً بذلك تصريح بعض الروايات بأنهم كلهم من بني هاشم.. وتصريح عدد آخر بأسمائهم "عليهم السلام"، وتصريح طائفة أخرى، بأنهم "كلهم يعمل بالهدى ودين الحق"

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص١٢.

ولكننا نجد في المقابل: أن فيهم من ظهر الحق على لسانه، ونطق بالصدق ولم يخش في الله لومة لائم.. فقد قال القندوزي الحنفي:

«قال بعض المحققين: إن الأحاديث الدالة على كون الخلفاء بعده «صلى الله عليه وآله» اثنا عشر، قد اشتهرت من طرق كثيرة، فبشرح الزمان، وتعريف الكون والمكان، عُلِمَ: أن مراد رسول الله «صلى الله عليه وآله» من حديثه هذا: الأثمة الاثنا عشر من أهل بيته، وعترته.

إذ لا يمكن أن يحمل هذا الحديث على الخلفاء بعده من أصحابه، لقلتهم عن اثني عشر.

ولا يمكن أن يحمله على الملوك الأموية لزيادتهم على اثني عشر، ولظلمهم الفاحش، إلا عمر بن عبد العزيز، ولكونهم غير بني هاشم، لأن النبي "صلى الله عليه وآله" قال: كلهم من بني هاشم في رواية عبد الملك عن جابر. وإخفاء صوته "صلى الله عليه وآله" في هذا القول(") يرجح هذه الرواية، لأنهم لا يحسنون خلافة بني هاشم.

ولا يمكن أن يحمله على الملوك العباسية، لزيادتهم على العدد المذكور، ولقلة رعايتهم الآية: ﴿قُل لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا المُودَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾..(1) وحديث الكساء..

<sup>(</sup>١) كما جاء في عدد من النصوص، التي ذكرها في ينابيع المودة قبل ذلك.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٣ من سورة الشورى.

فلابد من أن يحمل هذا الحديث على الأثمة الاثني عشر، من أهل بيته وعترته «صلى الله عليه وآله»، لأنهم كانوا أعلم أهل زمانهم، وأجلهم، وأورعهم، وأتقاهم، وأعلاهم نسباً، وأفضلهم حسباً، وأكرمهم عند الله. وكان علمهم عن آبائهم متصلاً بجدهم «صلى الله عليه وآله»، وبالوراثة واللدنية، كذا عرفهم أهل العلم والتحقيق، وأهل الكشف والتوفيق.

ويؤيد (١) هذا المعنى، أي أن مراد النبي "صلى الله عليه وآله" الأئمة الاثنا عشر من أهل بيته، ويشهده ويرجحه: حديث الثقلين، والأحاديث المتكثرة، المذكورة في هذا الكتاب وغيرها..

وأما قوله «صلى الله عليه وآله»: كلهم تجتمع عليه الأمة، في رواية عن جابر بن سمرة، فمراده «صلى الله عليه وآله»: أن الأمة تجتمع على الإقرار بإمامة كلهم وقت ظهور قائمهم المهدي رضي الله عنهم (<sup>(7)</sup>.. انتهى.

أو أن الأمة تجتمع على الإقرار بفضلهم، وعلمهم، وتقواهم، كما سننقله عن الجاحظ في أواخر الفصل السادس. إن شاء الله تعالى..

وحسبنا ما ذكرناه هنا، فإن استقصاء البحث في هذا الأمر يحتاج إلى توفر تام، وتأليف مستقل..

غير أن لنا كلاماً في حقيقة ما يرمي إليه هؤلاء من القبول بتطبيق

 <sup>(</sup>۱) الظاهر: أن كلام ذلك المحقق قد انتهى، وبدأ من هنا فصاعداً كلام القندوزي
 الحنفى نفسه.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودة للقندوزي الحنفي ص٢٤٦.

الفصل الرابع: الإمامة.. في معرض الإغتيال ......٧٩

حديث الأئمة الاثني عشر على أئمة الشيعة الإمامية ذكرناه في كتابنا: «ابن عربي سنى متعصب»..

حيث ذكرنا هناك: أن هؤلاء يهدفون إلى الحفاظ على عقيدة التسنن، ولكنهم لا يزيدون على الاعتراف بأنهم مجرد أئمة في العلم والدين، ولكن لا ربط لإمامتهم بالحكم والحاكمية، فهم يشبهون أولياء الصوفية عندهم.. وبقية الكلام موكول إلى الكتاب المشار إليه آنفاً..

# علم الإمامة طريق لإثبات النص:

### وبعدما تقدم نقول:

إنه كما يمكن إثبات النص الخاص على إمامة الأثمة صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، بالنقل القطعي عن النبي الأكرم "صلى الله عليه وآله".. كذلك، فإنه إذا لج الخصوم بالتكذيب والجحود، وحاولوا التعتيم على ذلك السيل الهائل من النصوص القطعية، أو الاحتماء بالتأويلات السقيمة والباردة، فإنه يمكن (1) إثبات الإمامة، والنص نفسه، عن طريق إظهار جانب من العلوم التي اختصهم الله بها، ليكون ذلك بمثابة شاهد صدق على صحة النص وواقعيته.

ولعل ذلك هو أحد أسباب اهتهام الإمام على «عليه السلام»، بإخبار الناس الأمور الغيبية، خصوصاً في حربه مع الخوارج، الذين كانوا أعراباً

 <sup>(</sup>۱) ويشهد لذلك الأحداث الكثيرة الدالة على المنع عن ذكر فضائل أمير المؤمنين
 عليه السلام ونسبة فضائله لغيره.

جفاة، وأحفاً، الهام سفهاء الأحلام.. ليؤكد لهم إمامته عن طريق إثبات امتلاكه لعلم الإمامة.. بعد أن كان يؤكدها عن طريق إثبات النص، فيطلب الشهادة لحديث الغدير من الناس، فيشهد له به طائفة من الصحابة الذين حضروا الواقعة..

# اغتيال الإمامة: أو اغتيال الإمام:

نعم.. وذلك هو السر الحقيقي، الكامن وراء إصرار الحكام وغيرهم من الخصوم، من أرباب الفرق الأخرى، على اغتيال الإمامة، تارة عن طريق التشكيك بالنصوص سنداً أو دلالة، وأخرى عن طريق إفراغها من محتواها الفكري والعلمي أيضاً..

حتى إذا ما فشلوا في ذلك، اتجهوا نحو أسلوب اغتيال شخصية الإمام عن طريق التزوير، والإشاعات الكاذبة، وتلفيق التهم الباطلة..

حتى إذا ما فشلوا في ذلك أيضاً، اعتمدوا أسلوب اغتياله جسدياً، علناً تارة، وبالخفاء أخرى، في عملية معالجة وقتية لما يرون فيه مصدر خطر حقيقي على واقعهم، الذي يهتمون ـ لأكثر من سبب ـ بالحفاظ عليه في حياتهم الحاضرة، وتثبيت دعائمه، وتقوية أركانه في المستقبل كذلك.

# المأمون نموذجاً:

ولعل أقرب مثال يمكن أن نسوقه هنا، وله ارتباط وثيق في موضوع بحثنا هذا، هو تلك الطريقة التي تعامل بها المأمون مع الإمام الرضا "عليه السلام» أولاً، ثم مع الإمام الجواد "عليه السلام» ثانياً، حيث حاول أولاً

ثم حاول اغتيال الإمامة ـ علمياً ـ بأسلوبه الخاص، والفريد من نوعه<sup>(۱)</sup>..

حتى إذ فشل هذا الأسلوب وذاك، كان له، ولأخيه المعتصم من بعده موقف آخر، ومن نوع آخر، من هذين الإمامين العظيمين صلوات الله وسلامه عليهما، وعلى آبائهما الطيبين الطاهرين. وهو اغتيالهما جسدياً، وهكذا كان..

والمأمون هو أعظم خلفاء بني العباس خطراً، وأكثرهم علماً، وأبعدهم نظراً، وأشدهم مكراً، وأخفاهم مكيدة، كما صرحت به النصوص التاريخية العديدة (٣).

وهذا الرجل بالذات هو الذي قام بأكثر من محاولة في سبيل تحقيق النصر النهائي والحاسم على الفكر الإمامي الشيعي.

وقد أدرك هذا الرجل خطأ أسلافه في تعاملهم مع أثمة أهل البيت العليهم السلام».. فحاول أن يعتمد أسلوباً جديداً وفريداً من نوعه، يخفي وراءه مكراً أشد، وكيداً أعظم..

<sup>(</sup>١) راجع حول هذا الموضوع كتابنا: الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام.

 <sup>(</sup>٢) سيأتي بعض ما يرتبط بالإمام الجواد عليه السلام.. أما ما يخص الإمام الرضا عليه
 السلام، فقد تحدثنا عنه في كتابنا: الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام.

<sup>(</sup>٣) راجع: الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام فصل: من هو المأمون..

فمن مظاهر محاولات المأمون اغتيال شخصيته «عليه السلام»، ما تظهره القضية التالية:

قال محمد بن الريان: "احتال المأمون على أبي جعفر "عليه السلام" بكل حيلة، فلم يمكنه فيه شيء، فلما اعتل، وأراد أن يبني عليه ابنته دفع إليه مائة وصيفة، من أجمل ما يكون، إلى كل واحدة منهن جاماً فيه جوهر، يستقبلون أبا جعفر، إذا قعد في موضع الإختان.. فلم يلتفت إليهن..

وكان رجل يقال له: مخارق، صاحب عود، وصوت، وضرب، طويل اللحية، فدعاه المأمون..

فقال: يا أمير المؤمنين، إن كان في شيء من أمر الدنيا، فأنا أكفيك أمره.

فقعد بين يدي أبي جعفر «عليه السلام»، فشهق شهقة اجتمع إليه أهل الدار، وجعل يضرب بعوده، ويغني.. فلما فعل ساعة، وإذا أبو جعفر «عليه السلام»، لا يلتفت إليه، ولا يميناً، ولا شمالاً، ثم رفع رأسه إليه، وقال: اتق الله يا ذا العثنون!

قال: فسقط المضراب من يده والعود، فلم ينتفع بيده إلى أن مات.

قال: فسأله المأمون عن حاله.

قال: لما صاح بي أبو جعفر فزعت فزعة لا أفيق منها أبدأً(')..

 <sup>(</sup>۱) الكافي ج۱ ص٤٩٤ ـ ٤٩٥ والمناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٣٩٦ والبحار ج٠٥ ص٦١ ـ ٦٢.

الفصل الرابع: الإمامة.. في معرض الإغتيال .................

نعم.. وهذا هو جلال الإيهان، وعظمة ورهبة، ووقار الإسلام..

# مخارق، أو ابن مخارق:

ولكن يلاحظ: أن الرواية قد نصت على أن مخارقاً لم ينتفع بيده إلى أن مات..

وليس في ما بأيدينا من مصادر ما يشير إلى أن مخارقاً كان ذا عاهة في يده.. فلعل التاريخ قد أهمل التعرض لهذا الأمر، لعدم توفر الدواعي للإشارة إليه، أو كان ثمة داع لإخفائه، كما نراه في كثير من الأمور الأخرى..

أو لعل اسم مخارق قد جاء على سبيل الغلط والاشتباه، ويكون صاحب القضية شخصاً آخر، كها ربها يشير إلى محاولة الرواية إعطاء المواصفات له، ومخارق كان له من الشهرة ما يجعله في غنى عن ذكر هذه المواصفات..

ولربها يكون صاحب القضية هو: هارون بن مخارق، فيكون في الرواية سقط من قبل النساخ. هذا على تقدير أن يكون هارون هذا، كان كأبيه يتعاطى صنعة الضرب والغناء.

### استجابة دعاله عطية:

وكما أن هناك ما يدل على أن محاولات أخرى قد بذلت للمساس بقداسته «عليه السلام»، فكانت النتيجة هي ظهور وتأكيد قداستهم، بما يصنعه الله تعالى بأعدائهم، والمتجرئين عليهم، فلاحظ الرواية التالية: قال ابن سنان: دخلت على أبي الحسن «عليه السلام»، فقال: يا محمد، حدث بآل فرج حدث؟

فقلت: مات عمر،

فقال: الحمدالله على ذلك.

أحصيت له أربعاً وعشرين مرة.

ثم قال: أولا تدري ما قاله لعنه الله لحمد بن علي أبي؟

قال: قلت: لا.

قال: خاطبه في شيء: قال: أظنك سكران.

فقال أبي: اللهم إن كنت تعلم أني أمسيت لك صائباً، فأذقه طعم الحَرّب، وذل الأسر.

فوالله ما ذهبت الأيام حتى حرب ماله، وما كان له، ثم أخذ أسيراً، فهو ذا مات..<sup>(۱)</sup>.

### اغتيال علم الإمامة:

ثم حاول اغتيال الإمامة بإفراغها من محتواها العلمي، فصار يجمع العلماء، وأهل الكلام، ولاسيها من المعتزلة، وهم أصحاب جدل وكلام، وتنبُّه للدقائق، ليحدقوا بالإمام الرضا «عليه السلام»، ويكسروه في محاوراتهم ومجادلاتهم، في أعظم ما يدعيه هو وآباؤه من العلم الخاص بآثار

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٣٩٧ والبحار ج٠٥ ص٦٣ و٦٣.

النبي "صلى الله عليه وآله" وعلومه.. لكي ينهار المذهب الشيعي بانهيار فكرة الإمامة فيه، ويكون بذلك قد قضى على أعظم مصدر للمشاكل والأخطار، التي يواجهها هو وغيره من الحكام الغاصبين والمتجبرين.. والنصوص التالية تدل على ذلك:

١ ـ قال الصدوق: "كان يجلب على الإمام "عليه السلام" من متكلمي الفرق، وأهل الأهواء المضلة كل من سمع به، حرصاً على انقطاع الرضا "عليه السلام" عن الحجة مع واحد منهم" (١).

Y ـ وقال أبو الصلت: "جلب عليه المتكلمين من البلدان، طمعاً في أن يقطعه واحد منهم، فيسقط محله عند العلماء، وبسببهم يشتهر نقصه عند العامة، فكان لا يكلمه خصم من اليهود، والنصارى، والمجوس، والصابئين، والبراهمة، والملحدين، والدهرية، ولا خصم من فرق المسلمين إلا قطعه، وألزمه الحجة»..

إلى أن قال: «فلها أعيته الحيلة في أمره اغتاله، فقتله بالسم "(١).

٣ - وقال إبراهيم بن العباس: «سمعت العباس يقول: .. وكان

 <sup>(</sup>۱) عيون أخبار الرضاج ۱ ص ۱۹۱، والبحارج ۹۶ ص ۱۷۹ ومسند الإمام الرضا ج۲ ص ۱۰۵، والحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام ص ۳۷۷ عنهم..

<sup>(</sup>۲) عيون أخبار الرضاج ٢ ص ٢٣٩ ومثير الأحزان ص ٢٦٣ والبحار ج ٤٩ ص ٢٩٠، ومسند الإمام الرضاج ٢ ص ١٢٨ وشرح ميمية أبي فراس ص ٢٠٤ و الحياة السياسية للإمام الرضاعليه السلام ص ٣٧٧ عنهم.

٤ ـ وقال المأمون لحميد بن مهران، حينها طلب منه أن يوليه مجادلته،
 لينزله منزلته: «ما من شيء أحب إلي من هذا»(١).

وقال لسليمان المروزي: "إنها وجهت إليك لمعرفتي بقوتك، وليس
 مرادي إلا أن تقطعه عن حجة واحدة فقط "(").

٩ ــ وحينها أخبر الإمام «عليه السلام» المأمون بصفات حمل جاريته، قال المأمون: «فقلت في نفسي: هذه والله فرصة، إن لم يكن الأمر على ما ذكر خلعته؛ فلم أزل أتوقع أمرها الخ..».

ثم تذكر الرواية مجيء الولد على الصفة التي ذكرها الإمام «عليه السلام» له(<sup>۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) الفصول المهمة لابن الصباغ المالكي ص٢٣٧ وإعلام الورى ص٢١٤ وأعيان الشيعة ج٤ قسم٢ ص١٠٧ وليراجع أيضاً: المناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٠٥٥. والحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام عنهم ص٣٧٧.

 <sup>(</sup>۲) راجع: الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام ص٣٧٨. ودلائل الإمامة للطبري ص١٩٨.

 <sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضاج ١ ص١٧٩ والبحارج ٩٤ ص١٧٨ ومسند الإمام الرضاح ١٧٨
 ج١ ص٩٧ والحياة السياسية للإمام الرضا ص٣٧٨.

 <sup>(</sup>٤) الغيبة للشيخ الطوسي ص٩٤، وعيون أخبار الرضاج٢ ص٢٢٤ والبحارج٩٤
 ص٣٠٧ ومناقب آل أبي طالب ج٤ ص٣٣٣ عن الجلاء والشفاء.

الفصل الرابع: الإمامة.. في سعرض الإغتيال...................

٧ \_ كما أنه قد كان من جملة ما يهدف إليه، من جعل ولاية العهد له «عليه السلام» هو أن يري الناس أن الإمام ليس زاهداً في الدنيا، حسبها أوضحناه في كتابنا الحياة السياسية للإمام الرضا «عليه السلام».. فراجع..

# خداع السلطة، وتقية الإمام عليه:

إن نفس سعي المأمون لتولية الإمام الرضا "عليه السلام" للعهد، ثم سعيه لتزويج ابنته من الإمام الجواد "عليه السلام"، وإقامة علاقات طيبة معه، من شأنه أن يضع شيعة الإمام أمام خيارات غير عادية، إذ إن ما ذكرناه من المنافرة بين عقائد الشيعة وبين أية سلطة غير سلطة الإمام.. يجعل أي انسجام بين السلطة، وبين أرباب ذلك الفكر، ومعتنقي تلك العقيدة، والمبشرين بها، ولاسيها إذا كان ذلك على مستوى القمة الشامخة، التي تتحدى السلطة، حتى في الأساس والمبرر لوجودها.. أمام أحد احتمالين، أحدهما:

أن تلك الطائفة \_ أو قمتها \_ تخضع لضغط خانق مباشر، وتهديد صريح من قبل السلطة.. أو أنها تتعامل مع الحكم انطلاقاً من مبدأ التقية، الذي يهدف للحفاظ على المبدأ، وعلى القدرات المؤهلة لحمايته والدفع عنه..

الثاني: أن نجد أنفسنا ملزمين بتوجيه اتهام صريح:

إما لتلك الطائفة بأنها قد قدمت تنازلاً عقائدياً خطيراً في هذا المجال..

وإما لقيادتها، وأنها ليست هي القيادة الحقيقية، وأن ثمة خطأ في التعرف على الرمز الحقيقي للإمامة..

وإما للسلطة نفسها بأنها تقوم بعملية خداع خطيرة، وتُعْنَى بتنفيذ

مؤامرة مرعبة، بهدف اغتيال تلك الفرقة، في فكرها، وفي عقائدها، أو حتى في وجودها بصورة عامة..

وهذا الأمر الأخير.. هو ما تجلى لنا بوضوح في لعبة البيعة للإمام الرضا اعليه السلام، بولاية العهد، حيث اضطر الإمام اعليه السلام، للتعامل مع هذه القضية انطلاقاً من مبدأ التقية وغيره. من مبادئ تدخل في هذا المجال.. كما أوضحناه في كتابنا: «الحياة السياسية للإمام الرضا اعليه السلام»...

كما أن هذا الخداع الخطير قد مارسه الخليفة العباسي المأمون تجاه الإمام محمد التقي الجواد «عليه السلام»، كما سيتضح لنا من خلال هذا العرض الموجز..

# الفصل الخامس: السلسقساء الأول فسي بغيداد

### مما سبق:

قد عرفنا فيها سبق حقيقة نوايا المأمون تجاه الإمام الرضا «عليه السلام»، وتجاه الإمامة، وقلنا: إنه قد فشل في تحقيق مآربه مع الإمام الرضا «عليه السلام» فشلاً ذريعاً ومخزياً.

وبعد وفاته صلوات الله وسلامه عليه، واصل حركته التآمرية، التي تستهدف حركة التشيع، ونقطة الارتكاز فيها، من أجل أن تفقد تأثيرها في نطاق الحكم العباسي بصورة عامة، عن طريق إفراغها من محتواها العلمي، الذي هو العنصر الأهم، والأساس الأعظم فيها، أو الطعن في عنصر العصمة المتمثل في محاولات الإساءة إلى سمعته وكرامته، وحالة الطهر والقداسة، التي له في نفوس الناس..

### الرقابة حذفت:

ويبدو من ملاحظة النصوص: أن هذه المحاولات قد تنوعت، وتكررت. ولعل ما وصل إلينا منها لا يمثل كل الحقيقة، وإنها هو يعكس جانباً ضئيلاً، ونزراً يسيراً منها.

وللتدليل على ما نقول، نشير إلى ما قاله محمد بن الريان في هذا المجال،

وهو: «احتال المأمون على أبي جعفر عليه الصلاة والسلام بكل حيلة، فلم يمكنه فيه شيء، فلم اعتل، وأراد أن يبني عليه ابنته الخ..»(١).

فقول ابن الريان هذا يشير إلى أن ثمة أحداثاً كثيرة واجه فيها أبو جعفر التقي الجواد «عليه السلام» كيد المأمون..

ولكننا إذا راجعنا النصوص التاريخية، التي ذكرت لنا ما كان يتوسل به المأمون لإلحاق الأذى بأبي جعفر الجواد «عليه السلام»..

فسوف نجد: أنه لا يكاد يذكر لقلته وندرته، وهذا يدل بوضوح على شدة الرقابة التي كان المأمون ـ السلطة ـ يقوم بها على أصحاب الأقلام، وأهل المعرفة، لمنعهم من تسجيل الحقيقة كل الحقيقة، للتاريخ، وللأجيال...

وعلى كل حال.. فإننا إذا أردنا إجمال تلك الوقائع والأحداث التي استطاعت أن تجتاز حواجز الرقابة، فسوف تكون على النحو التالي:

# بغداد.. سجن أم رقابة:

إن من المعروف: أنه قد كان للمأمون.. على كل رجل صاحب خبر (<sup>\*\*</sup> وكان يدس الوصائف هدية، ليطلعنه على أخبار من شاء <sup>(\*\*</sup>.

 <sup>(</sup>۱) راجع: البحارج ٥٠ ص ٦١، والكافي ج١ ص ٤١٣، والمناقب لابن شهر آشوب
 ج٤ ص ٣٩٦.

 <sup>(</sup>۲) تاريخ التمدن الإسلامي، المجلد الثاني ص ٤٤١ وفي هامشه عن: المسعودي ج ٢
 ص ٢٢٥ وعن طبقات الأطباء ج ١ ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ التمدن الإسلامي، المجلد الثاني ص٤٩٥ عن العقد الفريد ج١ ص١٤٨.

وقد جرب ذلك مع الإمام الرضا «عليه السلام» أيضاً.. فباء بالفشل الذريع، ومنى بالخيبة القاتلة..

وربها كانت هذه الرقابة هي إحدى أهداف تزويج ابنته للإمام الرضا «عليه السلام»، ثم تزويج ابنته الأخرى لولده الإمام الجواد صلوات الله وسلامه عليه فيها بعد..(۱).

وهذا معناه: أنه قد كان من الطبيعي أن يكون المأمون قد اطلع على تحركات الشيعة، بعد وفاة الإمام الرضا «عليه السلام»، وعلى اتصالهم بالإمام الجواد عليه الصلاة والسلام.. وبلغه بعض أو كل ما صدر عن الإمام عليه التحية والسلام من كرامات وفضائل، ومن أجوبة على المسائل الدقيقة والصعبة رغم صغر سنه.

ولا شك في أن تصدي الإمام عليه الصلاة والسلام وهو بهذه السن بالذات له لمقام الإمامة، وحمله مسؤوليته القيادية، يعتبر بحد ذاته تحدياً للسلطة، ولجميع الفرق على اختلافها، في أعظم عقائدها أثراً، وأشدها خطراً، وأكثرها حساسية، فمن الطبيعي إذن أن يحتاط المأمون للأمر، ويعد العدة لكل المفاجآت المحتملة في هذا المجال، خصوصاً بعد أن جرب مختلف الأساليب الماكرة مع الإمام الرضا «عليه السلام» من قبل، ورأى بأم عينيه كيف كان كيده يرتد عليه..

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا: الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام ص٢١٣ و٢١٤.

# استقدام المأمون للإمام الجواد عطيه:

ولأجل ذلك.. فإننا نعتقد: أن استقدام المأمون للإمام الجواد «عليه السلام» من المدينة إلى بغداد، قد كان بهدف الاحتفاظ به على مقربة منه، لأهداف عديدة، سنشير إلى جانب منها..

وكان استقدام المأمون له «عليه السلام» إلى بغداد في سنة ٢٠٤ه. ق. على ما يظهر. أي فور وصول المأمون من خراسان. كما تشير إليه قضية الباز الأشهب الآتية..

ولكن ابن طيفور يذكر: أن الإمام التقي الجواد صلوات الله وسلامه عليه قدم من المدينة إلى بغداد في سنة ١٥ هـ. ق، وتسلم زوجته أم الفضل بنت المأمون، في تكريت، والمأمون في حال سفر، كما سيأتي.

وليس ثمة ما يمنع من الاعتقاد بأنه «عليه السلام» قدم إلى بغداد أكثر من مرة، أو أن المأمون بعد أن استقدمه إلى بغداد، قد فرض عليه المقام فيها، وجرت له معه فيها أمور كثيرة، وهامة. ونحن وإن لم نطلع على طبيعتها، ولكنها كانت في غير صالح المأمون بلا شك، كما يفهم من كلام ابن الريان..

ويلاحظ: أن عجلة المأمون في أمر استقدامه من المدينة إليه، يشبه تماماً استعجال أخيه المعتصم في استقدامه أيضاً فور توليه للخلافة، ثم الاحتفاظ به إلى أن دس إليه السم في سنة ٢٢٠ه. ق.

ويؤيد أنه «عليه السلام» قد أقام مدة في بغداد من دون اختيار منه، ما رواه محمد بن أرومة، عن حسين المكاري، قال: «دخلت على أبي جعفر ببغداد، وهو على ما كان من أمره، فقلت في نفسي: هذا الرجل لا يرجع إلى موطنه أبداً، وأنا أعرف مطعمه..

[أي أنه لا يرجع إلى وطنه، ما دام: أن مطعمه بالطيب، واللذة، والسعة، التي أعرفها]..

قال: فأطرق رأسه، ثم رفعه، وقد اصفر لونه، فقال:

يا حسين، خبز شعير، وملح جريش، في حرم رسول الله، أحب إلي مما ترانى فيه..»<sup>(۱)</sup>.

ويؤيد ذلك أيضاً.. ما سيأتي من أن المأمون قد احتال على الإمام «عليه السلام» بكل حيلة، قبل أن يسلم إليه ابنته، فلم يمكنه فيه شيء.

ومن الواضح: أن هذه المحاولات، تحتاج إلى شيء من الوقت(٢)، الذي قد يستغرق أشهراً، أو سنوات.

# أهداف استقدام الإمام إلى بغداد:

ومهما يكن من أمر. فإن محاولة إبقاء الإمام «عليه السلام» في بغداد، بالقرب من الخليفة، وتحت نظره \_ والتي نجح فيها المأمون جزئياً على الأقل \_ لسوف تكون مفيدة جداً للمأمون، ونظام حكمه، لأن بقاءه هذا من شأنه أن يسهل عليهم جعله تحت الرقابة المستمرة، ورصد كل تحركاته،

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح ص٤٤ والبحارج٥٠ ص٤٨.

 <sup>(</sup>۲) واحتمال أن يكون جانب من تلك الاحتيالات على الإمام، قد تم والإمام عليه
 السلام في المدينة.. بعيد في الغاية..

وكذلك.. فإن ذلك يمكنهم من قطع صلاته بشيعته، وقطع صلاتهم به، أو التقليل منها إلى حد كبير.. إذ من الطبيعي أنه إذا أحيط الإمام «عليه السلام» بهالة الحكم، وأبهة الملك، فإن ذلك سيجعل الكثيرين يتهيبون الاتصال به بصورة عفوية. وبالأخص أولئك الذين لا يرغبون بتعريض أنفسهم، وعلاقاتهم بالأثمة عليهم الصلاة والسلام للأضواء الكاشفة من قبل السلطة الغاشمة..

وأيضاً.. فلربها كان المأمون يأمل في أن يتمكن من خلال محاولاته وأساليبه الإغرائية أو الإغوائية، أو الترهيبية من أن يقنع الإمام في المستقبل، بأن يكون دعاؤه له ولدولته، هذا الأمل نفسه الذي كان يراوده بالنسبة لأبيه الإمام الرضا «عليه السلام» من قبل، كما أوضحناه في كتابنا: «الحياة السياسية للإمام الرضا «عليه السلام»»..

أضف إلى ذلك: أنه بإظهاره المحبة، والتبجيل، والإكرام والتعظيم للإمام «عليه السلام»، يكون قد قدم دليلاً لربها ينطلي على الكثيرين، يثبت به حسن نواياه تجاه الأثمة «عليهم السلام»، ويبرئه إلى حدمًا من دم الإمام الرضا صلوات الله وسلامه عليه.

كما أنه يكون قد أثبت للملأ من الشيعة: أنه لا يرى في خطهم تناقضاً مع خطه، ولا مع موقفه، كحاكم، وكسلطان، الأمر الذي قد يبعث في قلوبهم بعض الإحساس بالأمان من جهته..

وكذلك.. فإنه إذا استطاع أن يجعل الإمام «عليه السلام»، الذي كان

في مقتبل عمره، يعيش حياة اللذة والرفاهية، والدعة، فلربها يؤثر ذلك على طموحاته وآماله «عليه السلام»، ومن ثم على مواقفه.. وأخيراً على مجمل تصوراته وأفكاره، وأسلوب حياته، حسبها أشير إليه فيها نقل عن الحسين المكارى آنفاً..

نعم.. إن ذلك أو جله، ولربها بالإضافة إلى أمور أخرى كان محط نظر المأمون.. وإن كان قد فشل في تحقيق كامل آماله وفي الوصول إلى جميع أهدافه، كها سنرى..

# البازي الأشهب في اللقاء الأول:

وكانت أول حادثة تحصل بين الإمام «عليه السلام»، وبين المأمون، بعد استقدامه «عليه السلام» إلى بغداد، عفوية ومفاجئة بالنسبة للمأمون، وكان لها وقع الصاعقة عليه، وكان فيها النصر الحاسم والمؤزر بالنسبة للإمام «عليه السلام»..

يقول النص التاريخي: «لما طعن الناس في المأمون، بعد وفاة الرضا «عليه السلام» واتهموه، أراد أن يبرئ نفسه من ذلك. فلما أتى من خراسان إلى بغداد، كاتب الجواد «عليه السلام» إلى المدينة، يستدعي قدومه عليه بالإعزاز والإكرام.

فلها ورد بغداد اتفق أن المأمون قبل ملاقاته له «عليه السلام» «خرج إلى الصيد، فاجتاز بطرف البلد في طريقه..»(١).

<sup>(</sup>۱) جلاء العيون ج٣ ص١٠٦ ويفهم أيضاً من الفصول المهمة لابن الصباغ ص٢٥٢ وكذلك سائر المصادر التي ستأتي: أنه لم يكن قدرآه بعد.

وكان ذلك بعد موت الإمام الرضا "عليه السلام" بسنة (١)، فاجتاز المأمون \_ والنص لابن شهر آشوب: "بابن الرضا "عليه السلام" (١)، وهو بين صبيان، فهربوا سواه.

فقال: على به.

فقال: ما لك لا هربت في جملة الصبيان؟!

فقال: ما لي ذنب فأفر منه، ولا الطريق ضيق فأوسعه عليك، سر حيث ثنثت.

فقال: من تكون أنت؟!

قال: أنا محمد بن علي، بن موسى، بن جعفر، بن محمد، بن علي بن الحسين، بن علي، بن أبي طالب «عليهم السلام»..

فقال: ما تعرف من العلوم؟!(٣).

قال: سلني عن أخبار السموات..

فودعه، ومضي، وعلى يده باز أشهب، يطلب به الصيد..

فلها بعد عنه، نهض عن يده الباز، فنظر يمينه وشهاله لم ير صيداً، والباز

<sup>(</sup>١) البحارج ٥٠ ص ٩١ عن كشف الغمة.

<sup>(</sup>٢) وكان عمره يومئذ إحدى عشرة سنة أو نحوها البحارج ٥٠ ص٩١.

 <sup>(</sup>٣) لابد من التأمل كثيراً في مبادرة المأمون هنا إلى سؤاله عما يعرفه من العلوم، بمجرد
أن أخبره باسمه ونسبه.

الفصل الخامس: اللقاء الأول في بغداد .................. ٩٩....

يثب عن يده، فأرسله، فطار يطلب الأفق، حتى غاب عن ناظره ساعة، ثم عاد إليه، وقد صاد حية (١)..

فوضع الحية في بيت المطعم..

وقال المحابه: قد دنا حتف ذلك الصبى في هذا اليوم على يدي(١٠) ..

ثم عاد، وابن الرضا في جملة الصبيان.

فقال: ما عندك من أخبار السموات؟!

[وفي نص آخر: «ثم إنه كر راجعاً إلى داره، وترك الصيد في ذلك اليوم» فلما وصل وجد الصبيان على حالهم، فانصرفوا كما فعلوا أول مرة، وأبو جعفر لم ينصرف، فقال له المأمون: ما في يدي؟ الخ..].

فقال: نعم يا أمير المؤمنين، حدثني أبي عن آبائه، عن النبي، عن جبرائيل، عن رب العالمين، أنه قال: بين السهاء والهواء بحر عجاج، يتلاطم به الأمواج، فيه حيات خضر البطون، رقط الظهور، يصيدها الملوك بالبزاة الشهب، يمتحن به العلماء.

فقال: صدقت، وصدق أبوك، وصدق جدك، وصدق ربك، فأركبه، ثم زوجه أم الفضل».

وفي نص آخر: «تصيدها بزاة الملوك والخلفاء، فيختبرون بها سلالة أهل النبوة»..

<sup>(</sup>١) في المصادر الأخرى: أنه صاد سمكة..

<sup>(</sup>٢) لم ترد هذه العبارة في المصادر الأخرى ..

فلم سمع المأمون كلامه عجب منه، وقال له: «أنت ابن الرضاحقاً، ومن بيت المصطفى صدقاً»(١).

# هذا الحدث بين النقد والتحليل:

وبإلقاء نظرة على مضامين هذا الحديث، تستوقفنا الأمور التالية:

### الحدث:

لعل المأمون حينها سأل الإمام عن نفسه بقوله: "من تكون أنت؟" كان متجاهلاً لا جاهلاً، وذلك لأن الإمام الجواد "عليه السلام"، كان قد قدم إلى خراسان قبل سنتين من ذلك التاريخ، أي في سنة ٢٠٢ه. ق لزيارة أبيه الإمام الرضا "عليه السلام"..

قال في تاريخ بيهق: إنه عبر البحر من طريق طبس مسينا(")، لأن طريق قومس لم يكن مسلوكاً في ذلك الوقت، وصار مسلوكاً في عهد قريب. فجاء من ناحية بيهق، ونزل في قرية «ششتمد» وذهب من هناك إلى زيارة أبيه علي

<sup>(</sup>۱) المناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٣٨٨ و٣٨٩، والبحار ج٠٥ ص٥٥ و٩٩. ولتراجع هذه القضية أيضاً في: كشف الغمة ج٣ ص١٩٤ عن ابن طلحة، وص١٦٥ وجلاء العيون ج٣ ص١٠٧ والصواعق المحرقة ص٤٠١ ونور الأبصار ص١٦١ والصراط المستقيم ج٢ ص٢٠٢ وينابيع المودة ص٢٦٥ والإتحاف بحب الأشراف ص١٦٨ - ١٧٠ والفصول المهمة للمالكي ص٢٥٢ و٢٥٨. والإمام الجواد لمحمد على دخيل ص٤٧ عن أخبار الدول ص١٦٦.

<sup>(</sup>٢) لعل الصحيح: مسيفاً، أي ماراً على سيف البحر وساحله.

ومن البعيد أن لا يكون المأمون قد رآه حينئذٍ، وأبوه ولي عهده، وقد عقد له على ابنته أم الفضل أو سهاها له، في نفس المجلس الذي زوج فيه أباه الرضا «عليه السلام» ابنته الأخرى..

### هل يلعب الإمام؟:

قد يقال:

إن هذه الرواية توحي بأن الإمام الجواد عليه الصلاة والسلام قد كان يلعب مع الصبيان حينئذٍ، حيث ذكرت: أنهم كانوا يلعبون، وهو واقف معهم، إلى أن مر عليهم المأمون..

> وذلك مما لا يمكن قبوله.. فإن الإمام لم يكن ليلعب أو يلهو. ونقول:

إن وقوفه «عليه السلام» في مكان يتفق وجود بعض الصبيان فيه، لا يعني: أنه «عليه السلام» كان يلعب معهم. ولو كان يلعب معهم حقاً لصرحت الرواية بذلك، ولم تكتف بالقول: إنه كان واقفاً معهم، خصوصاً، وأن لعب الإمام في مثل هذا الظرف بالذات، وبعد اضطلاعه بمهات الإمامة بعد وفاة أبيه لهو أمر يلفت نظر الأعداء ليشهروا به، ونظر الأصدقاء، ليعترضوا عليه ويشكُّوا بإمامته..

وهذا يدل على: أن وجود الإمام «عليه السلام» في ذلك الموضع كان

<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة ج٢ ص٣٣.

اتفاقياً صنعه الله تعالى له لتظهر معجزته. أو أنه تعمد منه «عليه السلام»، ليواجه المأمون بالموقف القوي والحكيم..

والخلاصة: إنه لا دليل على أنه كان «عليه السلام» يلعب مع الصبيان، بل ليس في الرواية: أنه «عليه السلام» قد تعمد أن يكون معهم، وفي جملتهم. فلعله كان واقفاً أمام داره، واتفق وجود صبيان في ذلك المكان، بل ليس في الرواية حتى ما يدل على أن نفس الصبيان كانوا يلعبون أيضاً..

بل قد يكون «عليه السلام» قد وقف معهم ليعلمهم ويرشدهم، ويوحي إليهم بالمفاهيم الإنسانية، بحسب ما يملكونه من استعداد للفهم والتعقل. وقد نجد الكثير من الحالات التي من هذا القبيل في حياتنا الحاضرة أيضاً.

وعلى كل حال.. فإن وقوفه «عليه السلام» معهم لم يكن للعب قطعاً.. كيف وقد حمل إليه علي بن حسان الواسطي إلى المدينة بعض الآلة التي للصبيان ليتحفه بها، قال علي:

«فدخلت، وسلمت. فرد عليَّ السلام، وفي وجهه الكراهة. ولم يأمرني بالجلوس. فدنوت منه، وفرغت ما كان في كمي بين يديه. فنظر إلي نظرة مغضب، ثم رمى يميناً وشمالاً، ثم قال:

> ما لهذا خلقني الله، ما أنا واللعب؟! فاستعفيته، فعفا عني، فخرجت، (١٠).

<sup>(</sup>۱) دلائل الإمامة ص۲۱۲ ـ ۲۱۳ والبحار ج۰۰ ص۵۹، وإثبات الوصية ص۲۱۵.

الفصل الخامس: اللقاء الأول في بغداد ......

كما أن صفوان الجمال، قد سأل أبا عبد الله عليه الصلاة والسلام عن صاحب هذا الأمر.

فقال: «صاحب هذا الأمر لا يلهو ولا يلعب»(١).

# هل الإمام في بغداد، أم عند المأمون؟!:

إن البعض يعتقد: أنه «عليه السلام» كان بالمدينة إلى أن أشخصه المأمون إلى بغداد.. (٢). فهو قد كان عند المأمون، فكيف يخرج ليكون مع الصبيان، أو مع غيرهم؟.

وأين هم الرجال الذين يفترض أن يكون المأمون قد وضعهم عليه لحفظه وحراسته؟!

### ونقول:

إن حمل المأمون له إلى بغداد، لا يعني: أنه قد التقى به من أول يوم وصوله.

وقد نرى: أن البعض يستقدمهم الخليفة، ثم تمر الأيام والليالي الكثيرة، وربها الأشهر والسنوات، قبل أن يتهيأ له أو قبل أن يرغب باللقاء بهم، حيث قد يكون تأخير اللقاء بهم متعمد ألام.

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٣١٧.

<sup>(</sup>٢) راجع: هامش البحارج٥٠ ص٩٢.

<sup>(</sup>٣) وقد بقي موسى المبرقع ابن الإمام الجواد عليه السلام، ثلاث سنين يبكر كل يوم إلى باب المتوكل فيقال له قد تشاغل اليوم، فيروح فيبكر فيقال له قد سكر، فيبكر، حتى قتل المتوكل، البحارج ٥٠ ص٤ عن إرشاد المفيد..

هذا بالإضافة: إلى أن النص المتقدم يصرح بأن المأمون قد خرج إلى الصيد قبل أن يلتقى به «عليه السلام».

### ويتأكد ما نقول هنا:

إذا عرفنا: أن من جملة الأهداف الهامة التي كان يرمي إليها المأمون من استقدامه له «عليه السلام» هـو أن يكون على مقربة منه، ليتهيأ له الإشراف<sup>(۱)</sup> بواسطة عيونه ورقبائه على مجمل تحركاته، واتصالاته، التي يكون للمأمون حساسية خاصة تجاهها..

والمأمون.. هو ذلك الرجل العجيب، الذي يهتم برصد كل تحركات خصومه، أو من يرى فيهم مشروع خصوم له في وقت ما، بكل دقة، كها ألمحنا إليه فيها سبق..

# لاذا رجع الخليفة عن الصيد؟:

وفي هذا الحدث: إشارات عديدة هامة، إن بالنسبة لموقف الإمام التقي

<sup>(</sup>۱) ويرى المحقق البحاثة الشيخ علي الأحمدي: أنه قد يكون التأخير في اللقاء بهدف إلى ضبط تحركاته، ولقاءاته مع الناس ومن أجل أن التأخير في اللقاء، والتسويف فيه، يتضمن استخفافاً وإهانة، وذلك هو أحد أهدافهم في كثير من مواقفهم من الأثمة عليهم السلام كها فعله المتوكل مع الإمام الهادي عليه السلام حينها أشخصه إلى سامراء، حيث أنزله في دار الصعاليك.. ويكون نتيجة كلا الأمرين أيضاً شعور الإنسان في قرارة نفسه بالضعة والمهانة، الأمر الذي يضعفه في أهدافه وأغراضه.

غير أننا نكتفي هنا: بالإلماح إلى أن الخليفة الذي من أبسط مميزاته، هو اهتهامه بالحفاظ على أبهة الملك، وجلال السلطان. لم يكن ليرجع عن صيده، لأمر عادي وتافه، وبهذه السرعة.. حتى إن ذلك الصبي كان لا يزال يقف في نفس المكان الذي تركه فيه..

بل لابد أن يكون الذي أرجعه عن مقصده، من جلائل الأمور، وعظائمها، وعما له مساس قوي بأساس الملك، ومصير النظام كله. ولاسيها إذا كان رجوعه عن مقصده بهذه الصورة المثيرة، وغير المألوفة، مصحوباً بحركات تشبه حركات الممرورين، أو المشعوذين!!، ومن أجل امتحان صبى يقف مع أترابه!!

وهذا إن دل على شيء، فإنها يدل: على أن المأمون كان ـ في الحقيقة ـ بصدد إبطال ما يقوله أئمة أهل البيت عليهم الصلاة والسلام من العصمة لهم وأن لديهم العلم الخاص، الذي هو علم الإمامة، كها قلنا..

# صغر سن الإمام عظيد أطمعه:

وهو مع أنه كان قد جرب مثل ذلك مع الإمام الرضا «عليه السلام» من قبل، وفشل في تجربته..

إلا أنه ربها يكون قد طمع بالفرصة، وهو يرى صغر سن الإمام محمد التقي الجواد «عليه السلام»، وقد احتمل أو ظن: أنه صلوات الله وسلامه عليه لم يتمكن وهو في هذه السن من تحصيل العلوم والمعارف اللازمة في مواقف التحدي، والتي تؤهله للفلج والظفر في مقام الحجاج، والخصام..

# وبعد.. فإن سؤالاً يبقى يتردد حائراً هنا، وهو: ماذا عساه كان سيفعل لو أنه لم يجد عند هذا الصبي الصغير، الجواب الكافي، والشافي على سؤال

عن أمر غيبي، بكل ما لكلمة الغيب من معنى؟!.. ولا يمكن أن تناله العقول، ولا تهتدي إليه الأفكار؟!

فهل سيقتله \_ كما صرح به النص المتقدم على لسان المأمون نفسه، حيث قال: «قد دنا حتف ذلك الصبي على يدي».

نعم.. يقتله ليشتهر بين الكافة، في أرجاء العالم الإسلامي بأسره: أن سبب قتله هو جرأته وإدعاؤه ما ليس له، ثم عجزه عن الإجابة الصحيحة في أمر يدَّعي لنفسه العلم به. وليبطل من ثم أمر الإمامة فيه، وفي ولده من بعده، وحتى في آبائه من قبل.

وذلك لأن هدفه الأول والأخير، هو: تكذيب أن هذا الأمر فيهم.. كما ألمح إليه هو نفسه بقوله: «صدقت، وصدق أبوك، وصدق جدك، وصدق ربك»..

حيث إن هذا الكلام يتضمن اعترافاً ضمنياً له: بأن لديه «عليه السلام» ذلك العلم الخاص الذي يدَّعيه لنفسه، وأنه تلقاه من أبيه، عن جده، عن ربه سبحانه..

أم أن قوله بأنه سيقتله، كان نزوة عارضة، لا تعكس الرأي السياسي الهادئ ولاسيها لرجل معروف بمكره وعظيم دهائه مثل المأمون؟!.. بل إن رأيه النهائي والأخير فيه والحالة هذه هو: أن يبقيه هكذا.. فارغاً من معنى

الفصل الخامس: اللقاء الأول في بغداد .....

الإمامة، ومن خصائصها، ليكون سنداً قوياً، وحجة دامغة، على كل من بحاول أن يدَّعي ذلك له، أو لأحد من أهل البيت «عليهم السلام» في مختلف الظروف والأحوال..

وبذلك ينتهي أمره وأمر أهل البيت معه، ويضمحل ويتلاشى أتباعه ومحبوه، وأتباعهم ومحبوهم، بصورة طبيعية، ومن دون أي جهد، أو عناء؟.

لا ندري.. ولعل الفطن الذكي والخبير بمكر المأمون وأحابيله هو الذي يدري.

ويلاحظ هنا: أن الإمام الجواد "عليه السلام" كان \_ كجده على أمير المؤمنين "عليه السلام" \_ يظهر في مناسبات كثيرة: علم الإمامة، الذي تلقاه عن آبائه "عليهم السلام"، عن رسول الله "صلى الله عليه وآله"، عن جبرئيل "عليه السلام"، عن الله سبحانه، فكان يكثر من الإخبارات الغيبية، أو يتخذ موقفاً يشير إلى ذلك، سواء مع شيعته، أم مع غيرهم، فراجع حياته وسبرته(۱)..

ومن ذلك قصته مع الفاصد.. حيث أمره «عليه السلام» بأن يفصده في العرق الزاهر، فراجع<sup>(٢)</sup>..

<sup>(</sup>۱) راجع علی سبیل المثال: البحار ج۰۰ ص۹ و۳۸ و۶۶ ـ ۶۱ و۶۶ و۰۷ و۲۰ و ۶۱ و۳۳ و۲۰ ـ ۲۷.

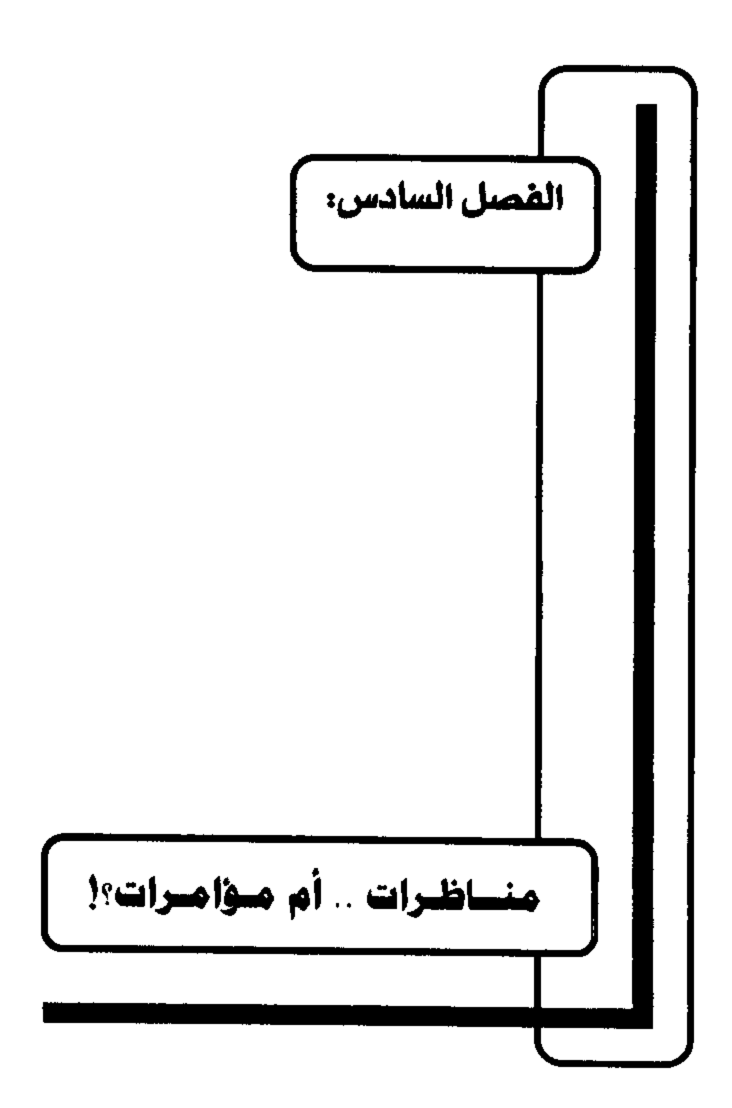
 <sup>(</sup>۲) البحارج ٥٠ ص٥٥ عن المناقب لابن شهرآشوب، عن كتاب معرفة تركيب
 الجسد للحسين بن أحمد التيمي.

إننا لا نشك: في أن المأمون، بعد أن جرى بينه وبين الإمام محمد التقي «عليه السلام» ما جرى في اللقاء الأول معه، في قصة الباز الأشهب..

وبعد أن بهره ذلك الجواب الصاعق منه عليه التحية والسلام.. قد تجسدت أمامه خطورة الموقف، وصعق لعظم الهول، وجليل الخطب، وأدرك أنه لابدله من مواجهة هذا الأمر بجدية أعظم، ومكر أشد، إذا أراد أن يطمئن إلى مصيره ومستقبله في الحكم، ومعه بنو أبيه: العباسيون.

فهاذا فعل المأمون؟! وماذا يمكن له أن يفعل؟

هذا ما سوف نحاول الإجابة عليه في الفصل التالي، إن شاء الله تعالى..





# التجربة المأساة:

وقد عرفنا فيها صبق: أن المأمون كان يهتم بجمع العلماء، وأرباب الكلام، من أهل الفرق والملل، ليناظروا الإمام الرضا «عليه السلام»، على أمل أن يقطعه واحد منهم، ولو في مسألة واحدة..

وقد كثرت هذه المناظرات وزادت، ولكن حصادها كان هو إظهار عظمة الإمام، والخيبة والخزي لأعدائه، والمأمون منهم، فندم المأمون حيث لا ينفعه الندم، ثم اقترف جريمته النكراء بحق الإمام الرضا «عليه السلام»، حسبها هو معروف ومشهور..

والآن.. فلهاذا لا يجرب هذا الأسلوب مرة أخرى مع ولده الجواد، الذي ظن: أنه بسبب صغر سنه، لا خبرة له بأساليب الكلام، ولا معرفة له بدقائق الحقائق، ولم تكفه إجابة الإمام على سؤاله عما صاده البازي الأشهب.. فلعلها كانت رمية من غير رام.. ولعل.. ولعل..

وتجربة واحدة، لو أحكم تدبيرها، ووضعت الخطة لها بدقة وعناية، فلربها تنهي هذا الأمر، وتضع حداً لجميع المشاكل المحتملة، وتقضي على مصدر كل المتاعب والأخطار، وإلى الأبد.. وإن لم تنجح هذه التجربة، بتحقيق هذا الهدف الكبير، فإن بإمكانها أن تحقق قسطاً هاماً من التقدم في هذا السبيل..

وخاض المأمون غمار هذا الحدث، بكل ما لديه من حنكة ودهاء، ورصد لها كل ما يملك من رصيد معنوي وسياسي، ونفذها بعناية فائقة، ودقة لا تجارى..

ولكن هل استطاع المأمون أن يؤمّن حتى الحد الأدنى من النجاح في هذا المجال؟!

هذا ما سوف يتضح لنا فيها يلي من صفحات..

### الزواج.. المؤامرة:

كان المأمون العباسي، قد زوج ابنته أم الفضل من الإمام الجواد صلوات الله وسلامه عليه، حينها عقد لأبيه الرضا «عليه السلام» بولاية العهد بعده (۱)، أو أنه كان قد سهاها له آنئذٍ، على أقل تقدير (۲)..

ربها من أجل تعمية مقاصده من البيعة لأبيه على الناس، ولمقاصد أخرى، أشرنا إلى جانب منها في مجال آخر "".

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج١٠ ص٢٦٩ وتاريخ الطبري ط الإستقامة ج٧ ص١٤٩ ومروج الذهب ج٣ ص٤٤١ وعيون أخبار الرضاج٢ ص١٤٧ والبحارج٤٩ ص١٣٢ وتذكرة الخواص ص٣٥٣ عن الصولي وغيره.

<sup>(</sup>٢) أعيان الشيعة ج٢ ص٣٣.

<sup>(</sup>٣) راجع كتابنا: الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام ص٢٠٩ ـ ٢١٠.

ثم إنه حينها استشهد أبوه، استقدمه إلى بغداد، وبدأ معه سلسلة من التجاذبات كان أولها قصة البازي الأشهب، التي تقدمت، ثم استجابته بيسر وسهولة لطلب بني أبيه العباسيين منه: أن لا يسلم إليه زوجته، إلا بعد امتحانه بالمسائل الصعبة، التي يلقيها عليه يحيى بن أكثم.. بل إنه هو الذي اقترح عليهم ذلك، كما سنرى..

ولم يكن العباسيون ليجرؤوا على هذا الطلب منه، لولا أنه هو الذي طرحه عليهم، وأغراهم به..

ونحن نورد هنا ملخصاً عن هذا الحدث، فنقول:

# الحدث.. في نصه التاريخي:

يقول النص التاريخي: إنه لما عزم المأمون على أن يزوج ابنته أم الفضل من أبي جعفر «عليه السلام»، قال له العباسيون:

"أتزوج ابنتك، وقرة عينك صبياً لم يتفقه في دين الله، ولا يعرف حلاله من حرامه، ولا فرضاً من سنته؟ \_ ولأبي جعفر إذ ذاك تسع سنين \_ فلو صبرت حتى يتأدب، ويقرأ القرآن، ويعرف الحلال من الحرام؟! ».

فقال المأمون: "إنه لأفقه منكم، وأعلم بالله ورسوله، وسنته، وأحكامه، وأقرأ لكتاب الله منكم، وأعلم بمحكمه ومتشابهه، وناسخه ومنسوخه، وظاهره وباطنه، وخاصه وعامه، وتنزيله وتأويله منكم، فاسألوه، فإن كان الأمركما وصفتم قبلت منكم»..

وفي نص آخر قال لهم: «ويحكم، إني أعرف بهذا الفتى منكم».. إلى أن قال: «فإن شئتم، فامتحنوا أبا جعفر بها يتبين لكم به ما وصفت وفي نص ثالث، بعد أن ذكروا: أنه صبي صغير السن، قال: «كأنكم تشكون في قولي، إن شئتم فاختبروه، أو ادعوا من يختبره، ثم بعد ذلك لوموا فيه، أو اعذروا\*..

قالوا: وتتركنا وذلك؟..

قال: نعم.

قالوا: "فيكون ذلك بين يديك، تترك من يسأله عن شيء من أمور الشريعة، فإن أصاب لم يكن في أمره لنا اعتراض، وظهر للخاصة والعامة سديد رأي أمير المؤمنين. وإن عجز عن ذلك كفينا خطبه، ولم يكن لأمير المؤمنين عذر في ذلك.

فقال لهم المأمون: «شأنكم وذاك، متى أردتم.. \*.

ثم تذكر الروايات: إطهاعهم يحيى بن أكثم في هدايا، على أن يحتال على أبي جعفر «عليه السلام» بمسألة في الفقه، لا يدري ما الجواب فيها..

ثم تذكر مساءلته إياه بحضور: «خواص الدولة، وأعيانها، من أمرائها، وحجابها، وقوادها»..

ثم تذكر جوابه عليه الصلاة والسلام بذلك الجواب الدقيق والشامل، الذي لم يكن يتوقعه أحد حتى السائل نفسه، حتى ذهل يحيى بن أكثم وارتبك، وتحير في أمره.

تقول الرواية \_ والنص هنا لكتاب الإحتجاج \_ ما يلي:

«وخرج أبو جعفر «عليه السلام»، وهو ابن تسع سنين وأشهر،

فجلس بين المسورتين، وجلس يحيى بن أكثم بين يديه، فقام الناس في مراتبهم، والمأمون في دست متصل بدست أبي جعفر «عليه السلام».

فقال يحيى بن أكثم للمأمون: تأذن لي يا أمير المؤمنين أن أسأل أبا جعفر عن مسألة؟

فقال المأمون: استأذنه في ذلك.

فأقبل عُليه يحيى بن أكثم، فقال: أتأذن لي - جعلت فداك - في مسألة؟ فقال أبو جعفر «عليه السلام»: سل إن شئت.

فقال يحيى: ما تقول ـ جعلت فداك ـ في مُحْرِمٍ قتل صيداً؟!

فقال أبو جعفر «عليه السلام»:

قتله في حِلّ أو حَرَمٍ؟

عالماً كان المحرم أو جاهلاً؟

قتله عمداً أو خطأ؟

حراً كان المحرم أو عبداً؟

صغيراً كان أو كبيراً؟

مبتدئاً بالقتل أو معيداً؟

من ذوات الطير كان الصيد أم من غيرها؟

من صغار الصيد أم من كباره؟

مصراً على ما فعل أو نادماً؟

في الليل كان قتله أم بالنهار؟

عرماً كان بالعمرة إذ قتله، أو بالحج كان محرماً؟

فتحير يحيى بن أكثم، وبان في وجهه العجز والانقطاع، وتلجلج حتى عرف جماعة أهل المجلس عجزه.

فقال المأمون: الحمد لله على هذه النعمة، والتوفيق لي في الرأي، ثم نظر إلى أهل بيته، فقال لهم: أعرفتم الآن ما كنتم تنكرونه؟!

ثم أقبل إلى أبي جعفر، فقال له: أتخطب يا أبا جعفر؟

ثم تذكر الرواية خطبته «عليه السلام»، وتزويج المأمون إياه..

إلى أن قالت الرواية:

فلم تفرق الناس، وبقي من الخاصة من بقي، قال المأمون لأبي جعفر «عليه السلام»، جعلت فداك:

إن رأيت أن تذكر الفقه فيها فصلته من وجوه قتل المحرم، لنعلمه، ونستفيده..

فقال أبو جعفر «عليه السلام»: نعم، إن المحرم إذا قتل صيداً في الحل، وكان الصيد من ذوات الطير، وكان من كبارها، فعليه شاة، وإن أصابه في الحرم فعليه الجزاء مضاعفاً..

وإذا قتل فرخاً في الحل: فعليه حمل قد فطم من اللبن، فإذا قتله في الحرم، فعليه الحمل وقيمة الفرخ.

فإذا كان من الوحش، وكان حمار وحش، فعليه بقرة، وإن كان نعامة فعليه بدنة، وإن كان ظبياً فعليه شاة، وإن كان قتل شيئاً من ذلك في الحرم، فعليه الجزاء مضاعفاً: هدياً بالغ الكعبة.. وإذا أصاب المحرم ما يجب عليه الهدي فيه، وكان إحرامه للحج، نحره بمني، وإن كان بعمرة، نحره بمكة..

وجزاء الصيد على العالم والجاهل سواء، وفي العمد عليه المأثم، وهو موضوع عنه في الخطأ..

والكفارة على الحر في نفسه، وعلى السيد في عبده، والصغير لا كفارة علىه. وهني على الكبير واجبة، والنادم يسقط ندمه عنه عقاب الآخرة، والمصر يجب عليه عقاب الآخرة.

فقال المأمون: أحسنت يا أبا جعفر، أحسن الله إليك، فإن رأيت أن تسأل يحيى عن مسألة كها سألك..

فقال أبو جعفر «عليه السلام» ليحيى: أسألك؟

قال: ذلك إليك جعلت فداك؛ فإن عرفت جواب ما تسألني عنه، وإلا استفدته منك.

فقال أبو جعفر «عليه السلام»: أخبرني عن رجل نظر إلى امرأة في أول النهار؛ فكان نظره إليها حراماً عليه، فلما ارتفع النهار حلت له، فلما زالت الشمس حرمت عليه، فلما كان وقت العصر حلت له، فلما غربت الشمس حرمت عليه، فلما دخل وقت العشاء الآخرة حلت له؛ فلما كان وقت انتصاف الليل حرمت عليه، فلما طلع الفجر حلت له، ما حال هذه المرأة؟ وبهاذا حلت له، وحرمت عليه؟!

فقال له يحيى بن أكثم: لا والله، لا أهتدي إلى جواب هذا السؤال، ولا أعرف الوجه فيه، فإن رأيت أن تفيدنا. فقال أبو جعفر «عليه السلام»: هذه أمة لرجل من الناس، نظر إليها أجنبي في أول النهار، فكان نظره إليها حراماً عليه، فلها ارتفع النهار ابتاعها من مولاها فحلت له، فلها كان عند الظهر أعتقها فحرمت عليه، فلها كان وقت العصر تزوجها فحلت له، فلها كان وقت المغرب ظاهر منها فحرمت عليه، فلها كان وقت الغلما كان وقت العشاء الآخرة كفَّر عن الظهار فحلت له، فلها كان نصف الليل طلقها طلقة واحدة، فحرمت عليه، فلها كان عند الفجر راجعها فحلت له.

فقال المأمون: ويحكم، أما علمتم: أن أهل هذا البيت ليسوا خلقاً من هذا الخلق؟

أما علمتم: أن رسول الله "صلى الله عليه وآله"، افتتح دعوته بدعاء أمير المؤمنين علي بن أبي طالب "عليه السلام"، وهو ابن عشر سنين، وقبل منه الإسلام، وحكم له به، ولم يدع أحداً في سنّه غيره، وبايع الحسن والحسين، وهما صبيان، ولم يبايع غيرهما طفلين..

أَوَلا تعلمون الآن ما اختص الله به هؤلاء القوم، وأنهم ذرية بعضها من بعض، يجري لآخرهم ما يجري لأولهم؟!

قالوا: صدقت يا أمير المؤمنين..

وتقول الرواية أخيراً: إن المأمون التفت إلى أهل بيته، الذين أنكروا تزويجه، فقال: «هل فيكم من يجيب هذا الجواب»؟!

قالوا: لا والله، ولا القاضي يا أمير المؤمنين، كنت أعلم به منا.

ثم تذكر الرواية: أنه قد زوَّجه ابنته في نفس ذلك المجلس(١٠).

أما انتقالها إليه، فكان في بلدة تكريت في سنة خمس عشرة ومئتين للهجرة، فقد قال أبو الفضل أحمد بن أبي طاهر الكاتب:

«خرج أمير المؤمنين من الشهاسية إلى البردان، يوم الخميس، صلاة الظهر، لست بقين من المحرم، سنة خمس عشرة ومئتين، وهو اليوم الرابع والعشرين من آذار. ثم سار حتى أتى تكريت.

وفيها قدم محمد بن علي بن موسى، بن جعفر، بن محمد بن علي، بن الحسين بن علي بن أبي طالب من المدينة، في صفر ليلة الجمعة..

فخرج من بغداد حتى لقي أمير المؤمنين بتكريت، فأجازه، وأمره أن يدخل عليه امرأته، ابنة أمير المؤمنين، فأدخلت عليه في دار أحمد بن يوسف،

<sup>(</sup>۱) راجع فيها تقدم: الإتحاف بحب الأشراف ص١٧١ - ١٧١ وتحف العقول ص١٥١ - ٤٥٣ والإختصاص ص٩٩ - ١٠١ والإحتجاج ج٢ ص٠٤٠ - ٣٨١ والإحتجاج ج٢ ص٠٤٠ - ٣٨١ والإحتجاج ج٢ ص٠٤٠ - ٣٨١ ووكشف الغمة ج٣ ص١٤٤ والمناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص١٨٨ وجلاء العيون ج٣ ص١٠٨ والصواعق المحرقة ص٤٠١ ونور الأبصار ص١٦٠ ودلائل الإمامة ص٢٠٦ - ٢٠٨ وروضة الواعظين ص١٣٨، فها بعدها، والإرشاد للمفيد ص٩٥٩ و ٣٦٠ فها بعدها وإعلام الورى ص١٥٥ فها بعدها والبحار ج٥٠ ص٥٧ عن الإحتجاج، وعن تفسير القمي، والإمام محمد الجواد، لمحمد على دخيل ص٧٧ - ١٤ وأعيان الشيعة ج٢ ص٣٣ - ٤٣. والفصول المهمة لابن الصباغ المالكي ص٣٥ - ٢٥٦.

التي على شاطئ دجلة، فأقام بها، فلما كان أيام الحج خرج بأهله وعياله، حتى أتى مكة، ثم أتى منزله بالمدينة، فأقام به... (١)

### وقفات مع الحدث:

ا ــ لقد كان المأمون عارفاً بمقام الأئمة صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، وبأن الحق معهم ولهم، وأنهم هم أئمة الهدى، والعروة الوثقى، والحجة على أهل الدنيا..

وكان يعلم أيضاً أنهم صلوات الله وسلامه عليهم أعلم أهل الأرض، وأنهم أتقى الناس، وأعبدهم، وأكملهم، وأفضلهم..

ولكنه مع كل ذلك.. كان يجهد لإطفاء نور الحق، وطمس معالمه وآثاره، ما وجد إلى ذلك سبيلاً.. وذلك طمعاً منه بالدنيا، ورغبة في ظلها الزائل، ولذتها العاجلة..

ولكن المأمون الذي كان كالغريق الذي يتشبث بالطحلب، قد ثار لديه احتمال أن لا يكون «عليه السلام» وهو بهذا السن، قد تمكن من تلقي العلوم والمعارف من أبيه، الذي عاش معه فترة قصيرة، ولا سمع منه الكثير من الأمور التوقيفية، التي يكون العلم بها منحصراً بالنقل والتعليم، فاختار السؤال عن هذا السنخ من المعارف دون سواه، لأنه «عليه السلام» فرض قدرته رغم صغر سنه على الإجابة على الأمور العقلية، مهما كانت عميقة ومعقدة، فإنه لا يحتمل أن يجيب على ما لا مجال للعلم به إلا عن طريق

<sup>(</sup>۱) بغداد ص۱٤۲ ـ ۱٤۳.

الفصل السادس: مناظرات.. أم مؤامرات ......................... أم مؤامرات .................... التعليم خصوصاً في المجال الفقهي، وفي مسألة معقدة، قلما تخطر على البال..

### العباسيون في الواجهة لماذا؟!:

وهكذا.. فقد خاض المأمون التجربة، ولكنه خاضها بحنكة ظاهرة، حيث رمى الكرة في ملعب العباسيين، ربها لأنه خاف أن يعلن نواياه، حتى لا يفاجئوه بها لم يكن قد حسب له حساباً، ولذلك فإنه في حين يطلب من العباسيين: أن يمتحنوا أبا جعفر "عليه السلام".. فإنه يُظهِر نفسه بمظهر الواثق من أنه "عليه السلام" قادر على الإجابة على أسئلتهم رغم صغر سنه..

وتظاهره هذا من شأنه: أن يستفز بني العباس، ويغريهم بالمزيد من الإصرار على إسقاط الإمام «عليه السلام»، وتحطيم شخصيته.. كما أنه يجعل المأمون غير مسؤول مباشرة عن هذا الأمر، لو حدث فعلاً، مهما كانت نتائجه..

كما أنه إذا جاءت النتائج على خلاف ما يرغب، فإن ذلك يمنحه الفرصة والمبرر للإستمرار في خطته المرسومة القاضية بتكرار التجربة، وباحتواء الإمام، ورصد كل حركاته وسكناته. إلى أن تحين فرصة أخرى لتسديد الضربة الغادرة الأخيرة، في عملية التخلص منه جسدياً، والتي يعد لها لينفّذها \_ إن اقتضى الأمر ذلك \_ في الوقت المناسب..

هذا كله.. عدا عن أن الفرصة تكون متاحة له للنيل من شخصية الإمام، وإسقاطه بأساليب أخرى، سنلمح إليها فيها يأتي إن شاء الله تعالى..

### لا مجال لإحسان الظن بالمأمون:

والمأمون. الذي كان قد حاول النيل من مقام الإمام الرضا "عليه السلام" بصنوف المكر والتآمر، ثم اغتاله أخيراً بأسلوب أدنى من أن يقال فيه: إنه أسلوب جبان وعاجز، هو نفسه المأمون الذي يتعامل الآن مع الإمام الجواد "عليه السلام"، مستنداً إلى حصيلة واسعة من الخبرة والتجارب، ولعله أصبح أكثر إصراراً على المضي في خططه الماكرة، الرامية لإنهاء أمر الإمامة والإمام، ما دام أنه يرى فيهما خطراً جدياً، يتهدد وجوده ومستقبله في الحكم، ومعه بنو أبيه العباسيون..

ولا نجد فيها بأيدينا من نصوص ووقائع: ما يبرر لنا الاعتقاد، بأن المأمون قد أصبح بين عشية وضحاها تقياً ورعاً، وصادقاً فيها يدَّعيه من الاعتقاد بإمامة الأئمة، ومهتهاً بإظهار علومهم، ومعارفهم التي اختصهم الله تعالى بها.

وتزويجه ابنته أم الفضل للإمام الجواد عليه الصلاة والسلام، وإظهار المحبة والإكرام له، لا يصلح شاهداً على ذلك، إذ ليس هو بأكثر من تزويجه ابنته الأخرى لأبيه الإمام الرضا «عليه السلام» من قبل، مع إظهاره المزيد من المحبة والتبجيل والإكرام له أيضاً، حتى لقد جعل أباه ولي عهده..

فإذا كان ذلك عن سياسة دهاء ومكر، وسوء نية \_ كها ثبت بشكل قاطع \_ فلمكن ما يجري منه تجاه الإمام الجواد كذلك أيضاً، ما دامت الدلائل القوية، والشواهد والمبررات لاستمرار هذا المكر، وذلك الدهاء، لا تزال قائمة.

الفصل السادس: مناظرات.. أم مؤامرات ...................... ١٢٣...

### محاولة أخرى للمأمون:

ومما يدل على سوء نواياه: أنه قال مرة أخرى ليحيى بن أكثم:

إطرح على أبي جعفر، محمد بن الرضا عليهما السلام مسألة تقطعه فيها..

فقال: يا أبا جعفر، ما تقول في رجل نكح امرأة على زني، أيحل له أن يتزوجها؟

فقال «عليه السلام»: يدعها حتى يستبرئها.. إلى أن قالت الرواية: فانقطع يجيى النح»..(١).

وهذا يعني: أن الهم الأكبر للمأمون، وشغله الشاغل هو أن ينقطع الإمام «عليه السلام»، ولو في مسألة واحدة، كما كان دأبه مع أبيه الرضا «عليه السلام» من قبل..

### التقديرات المأمونية سراب:

ومهما يكن من أمر: فلقد كانت التقديرات المأمونية، والعباسية من ورائها، تتجه نحو الاعتقاد بأن ما جرى على لسان هذا الطفل في قضية البازي الأشهب، ربها كان رمية من غير رام، أو احتمال أن يكون لديه خبر بذلك عن آبائه «عليهم السلام»، كما ألمح إليه هو نفسه في جوابه للمأمون في تلك الواقعة حسبها تقدم..

<sup>(</sup>١) تحف العقول ص٤٥٤، ثم تذكر الرواية أسئلة الإمام ليحيى حول المرأة التي تحل لرجل ثم تحرم عليه مرات كثيرة في يوم واحد، وعدم قدرة يحيى على الإجابة على ذلك. وإحالته الإجابة على الإمام نفسه..

فها عليهم لو طرحوا عليه مسألة صعبة ودقيقة، لا تدرك بالعقل، بل تحتاج إلى تعليم، فإن هذا الطفل قد فارق أباه مدة، ولم يقض مع أبيه مدة يمكنه فيها تلقي العلوم والمعارف الكافية من أبيه، وكان بحسب ما ألفوه، غير قادر على استيعاب جميع ما يلقى إليه من علوم ومعارف.

### أخطر مؤامرة:

وإذا عجز هذا الإمام الصغير السن على مسألة من مسائل يحيى بن أكثم الصعبة، بمحضر من الأعيان، والقواد، والحجاب وغيرهم، فلسوف يظهر للناس جميعاً: أن إمام الشيعة، وقائدهم طفل صغير، لا يعقل، ولا يعلم شيئاً، وأن ما يدعونه في أئمتهم، إنها هو زخرف باطل، وظل زائل، لا حقيقة له، ولا واقع وراءه..

نعم.. وقد جاءت صياغة هذا الحدث بنحو طريف ولافت، يعطي المأمون الفرصة والمبرر للامتناع عن تسليم الإمام الجواد «عليه السلام» زوجته، التي كان قد عقد له عليها منذ سنوات، أو لا أقل كان قد سهاها له في احتفال عام، وفي حدث نادر لم يبق أحد في الدولة الإسلامية المترامية الأطراف إلا وقد عرف به، وتعجب منه، وتتبع أخباره بدقة وحساسية متناهية..

وإذا استطاع أن يجد المبرر الآن للامتناع عن تسليم ابنته إلى هذا الرجل الذي يدين شطر هذه الأمة بإمامته .. فإن ذلك لسوف يشيع بين الناس، وفي جميع الأقطار، ولاسيها بملاحظة نوع الحضور في ذلك الاجتهاع، وأهميتهم، وسعة نفوذهم، وسيصبح حديث كل الندوات والمحافل: أن إمام الشيعة قد حرم من زوجته، وهي ابنة أعظم رجل في العالم الإسلامي،

ويهتم الناس كلهم بكل ما يتفق له، أو معه، ويصدر عنه، وبيده كل أجهزة الإعلام والتشهير..

ولسوف يبررون لهم هذا الحرمان، بأن سببه هو عيّ، وجهل هذا الإمام في أعظم ما يدَّعيه لنفسه، ويدَّعيه له كل أتباعه ومحبيه.

ولكن أجوبة الإمام «عليه السلام» الجامعة والدقيقة، والقاطعة، قد قطعت الطريق على المأمون، وعلى بني أبيه، وجعلت الأمور تسير في غير صالحه، وعلى خلاف ما يريد، وبالذات في الاتجاه المضاد لرغباته وميوله.

### الناس يدركون سوء النوايا:

واللافت هنا: أننا نلاحظ: أن الناس، حتى من غير الشيعة، كانوا يدركون سوء نوايا السلطة في قصة تزويج الإمام ببنت المأمون، ويعلمون أنها إنها تدبر للقضاء على الإمام «عليه السلام»، والتخلص منه، فيحدثنا الحسين بن محمد، عن محمد بن علي، عن محمد بن حمزة الهاشمي، عن علي بن محمد، أو محمد بن علي الهاشمي، قال:

"دخلت على أبي جعفر "عليه السلام" صبيحة عرسه، حيث بنى بابنة المأمون، وكنت تناولت من الليل دواء، فأول ما دخل عليه في صبيحته أنا، وقد أصابني العطش، وكرهت أن أدعو بالماء، فنظر أبو جعفر "عليه السلام" في وجهي وقال: أظنك عطشاناً.

فقلت: أجل.

فقال: يا غلام، أو جارية، أسقنا ماء.

فقلت في نفسي: الساعة يأتونه بهاء يسمونه به، فاغتممت لذلك، فأقبل الغلام ومعه الماء..

فتبسم في وجهي، ثم قال: يا غلام ناولني الماء.

فشرب، ثم ناولني فشربت وأطلت عنده، فعطشت، وكرهت أن أدعو بالماء، ففعل ما فعل بالأولى.

فلها جاء الغلام ومعه القدح، قلت في نفسي مثل ما قلت في الأولى، فتناول القدح، ثم شرب، فناولني وتبسم..

قال محمد بن حمزة: فقال لي محمد بن علي الهاشمي: والله، إني أظن أن أبا جعفر يعلم ما في النفوس، كما يقول الرافضة »(١).

### العقرب تعود من جديد:

ولم يقف الأمر عند حد ما جرى بين الإمام «عليه السلام» والمأمون والعباسيين، ولا عند حد ما جرى بين الإمام والمأمون ويحيي بن أكثم، حينها أراد أن يقطع الإمام ولو في مسألة واحدة..

بل عادت العقرب للظهور من جديد، في ثوب يحيى بن أكثم ليطرح مسائله على الإمام. وكأني به «عليه السلام» يبتسم آنثذٍ بمرارة وسخرية، ولسان حاله يقول:

<sup>(</sup>۱) راجع الكافي ج١ ص٤١٤ و٤١٥ والإرشاد للمفيد ص٣٦٦ والبحار ج٥٠ ص٥٠ و٥٤.

الفصل السادس: مناظرات. أم مؤامرات وكانت النعل لها حاضرة

وقد كان «عليه السلام» يعلم: أن هذه المحاولات ستزيد المأمون خزياً وحقداً..

وقد جاءت الأسئلة هذه المرة ذات طعم خاص، ونكهة خاصة، إذ إنها ترتبط بفضائل أبي بكر وعمر \_ وذلك بحضور جماعة كثيرة، وفيهم المأمون نفسه..

فقد روي: أن المأمون بعدما زوج ابنته أم الفضل أبا جعفر «عليه السلام»، كان في مجلس، وعنده أبو جعفر «عليه السلام»، ويحيى بن أكثم وجماعة كثيرة، فقال له يحيى بن أكثم:

ما تقول يا بن رسول الله في الحبر الذي روي أنه: «نزل جبرئيل «عليه السلام» على رسول الله «صلى الله عليه وآله»، وقال: يا محمد، إن الله عز وجل يقرؤك السلام، ويقول لك: سل أبا بكر، هل هو عني راضٍ، فإني عنه راض؟! ».

فقال أبو جعفر: لست بمنكر فضل أبي بكر، ولكن يجب على صاحب هذا الخبر أن يأخذ مثال الخبر الذي قاله رسول الله «صلى الله عليه وآله» في حجة الوداع: لقد كثرت على الكذابة، وستكثر بعدي، فمن كذب على متعمداً، فليتبوأ مقعده في النار، فإذا أتاكم الحديث عني فاعرضوه على كتاب الله وسنتي، فها وافق كتاب الله وسنتي فخذوا به، وما خالف كتاب الله وسنتي فخذوا به، وما خالف كتاب الله وسنتي فلا تأخذوا به.

وليس يوافق هذا الخبر كتاب الله، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ

وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ (١٠. فالله عز وجل خفي عليه رضا أبي بكر من سخطه حتى سأل عن مكنون سره؟!
هذا مستحيل في العقول . .

ثم قال يحيى بن أكثم: وقد روي: أن مثل أبي بكر وعمر في الأرض، كمثل جبرئيل وميكائيل في السهاء؟!

فقال: وهذا أيضاً يجب النظر فيه، لأن جبرئيل وميكائيل ملكان لله، لم يعصيا الله قط، ولم يفارقا طاعته لحظة واحدة، وهما قد أشركا بالله عز وجل، وإن أسلها بعد الشرك، فكان أكثر أيامهها في الشرك بالله، فمحال أن يشبهها بهما.

قال يحيى: وقد روي أيضاً: أنهما سيدا كهول أهل الجنة، فما تقول فيه؟ فقال «عليه السلام»: وهذا الخبر محال أيضاً، لأن أهل الجنة كلهم يكونون شباباً، ولا يكون فيهم كهل..

وهذا الخبر وضعه بنو أمية لمضادة الخبر الذي قال رسول الله «صلى الله عليه وآله» في الحسن والحسين «سيدا شباب أهل الجنة»..

فقال يحيى بن أكثم: وروي: أن عمر بن الخطاب سراج أهل الجنة.

فقال «عليه السلام»: وهذا محال أيضاً، لأن في الجنة ملائكة الله المقربين، وآدم، ومحمد، وجميع الأنبياء والمرسلين، لا تضيء الجنة بأنوارهم حتى تضيء بنور عمر؟!

<sup>(</sup>١) الآية ١٦ من سورة ق.

الفصل السادس: مناظرات.. أم مؤامرات ................. مناظرات...

فقال يحيى: وقد روي: أن السكينة تنطق على لسان عمر.

فقال «عليه السلام»: لست بمنكر فضائل عمر، ولكن أبا بكر أفضل من عمر، فقال على رأس المنبر: «إن لي شيطاناً يعتريني، فإذا ملت فسددوني»..

فقال يحيى: قد روي أن النبي «صلى الله عليه وآله» قال: لو لم أبعث لبعث عمر.

فقال "عليه السلام": كتاب الله أصدق من هذا الحديث، يقول الله في كتابه: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ ﴾(١) فقد أخذ الله ميثاق النبيين، فكيف يمكن أن يبدل ميثاقه؟!

وكل الأنبياء لم يشركوا بالله طرفة عين، فكيف يبعث بالنبوة من أشرك، وكان أكثر أيامه مع الشرك بالله..

وقال رسول الله «صلى الله عليه وآله»: نبئت وآدم بين الطين والجسد.

فقال يحيى بن أكثم: وقد روي: أن النبي «صلى الله عليه وآله» قال: ما احتبس عني الوحي قط إلا ظننته قد نزل على آل الخطاب.

فقال «عليه السلام»: وهذا محال، لأنه لا يجوز أن يشك النبي «صلى الله عليه وآله» في نبوته، قال الله تعالى: ﴿ الله يَصْطَفِي مِنَ الْمُلائِكَةِ رُسُلا وَمِنَ النَّاسِ ﴾ (٣).. فكيف يمكن أن تنتقل النبوة ممن اصطفاه الله تعالى إلى من أشرك به؟!

<sup>(</sup>١) الآية ٧ من سورة الأحزاب.

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٥ من سورة الحج.

قال يجيى: روي أن النبي «صلى الله عليه وآله» قال: لو نزل العذاب لما نجا منه إلا عمر..

فقال «عليه السلام»: وهذا محال أيضاً: لأن الله تعالى يقول: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبُهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾(١) .. فأخبر الله ليُعَذِّبُهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾(١) .. فأخبر سبحانه أنه لا يعذب أحداً ما دام فيهم رسول الله «صلى الله عليه وآله»، وما داموا يستغفرون .(١) .

# يحيى بن أكثم أداة أيضاً:

ونعتقد: أن يحيى لم يكن ليجرؤ على أمر كهذا بحضور المأمون، لو لم يكن يعلم برضاه به، وموافقته عليه.. بل إنه قد كان من الأعراف السائدة، أن لا يبادر أحد إلى أي تصرف في مجلس الخليفة، إلا بإذن صريح منه، وبدون ذلك فإنه يعرض نفسه للعقاب.

# الأسئلة تحريضية:

ونحن إذا أخذنا مكانة أبي بكر، وعمر في الناس بنظر الاعتبار من جهة، وأخذنا بنظر الاعتبار أيضاً: أن الإمامة لأهل البيت «عليهم السلام» معناها رفض إمامة غيرهم واعتبارهم معتدين وغاصبين، فإننا نعرف أن طرح هذه الأسئلة على الإمام «عليه السلام» قد جاء في سياق خطة تحريضية ماكرة وخبيئة، وذلك لأن الإمام «عليه السلام»، إذا قبل بتلك

<sup>(</sup>١) الآية ٣٣ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٢) هذه الرواية في الاحتجاج ج٢ ص٥٤٥\_٢٤٨ والبحار ج٠٥ ص٨٠.

الكرامات والفضائل، التي تنسب إلى أبي بكر وعمر، فإنه يكون قد نقض الأساس الذي تقوم عليه إمامته وإمامة آبائه الطاهرين.

كما أن الكثيرين من شيعته وأتباعه لسوف يرتابون بالأمر، لعلمهم بأن ذلك خلاف ما عرفوه عنه وعن آبائه «عليهم السلام»، وخلاف ما ثبت لديهم في هذا المجال.. وقد لا يمكنهم تفسير ذلك على أساس مبدأ العمل بالتقية، لأنهم يرون أنه في موضع القوة، ويرون أن المأمون معه وإلى جانبه، وهذا سوف يوقعه في تناقض صريح معهم.

أضف إلى ذلك: أن أتباع الخلفاء سوف يعتبرون هذا نصراً لهم، وسيتمكنون من خداع الكثيرين بهذا الاعتراف الصريح..

وإذا أنكر تلك الفضائل وردها، فإن عامة الناس وأرباب سائر الفرق، سوف يثورون ضده، ولعل ذلك يتم بتحريض خفي من المأمون نفسه، وقد لا يرضيهم حينئذ إبعاده عن موقعه، الذي ترى السلطة نفسها مضطرة لأن تضعه فيه.. فيطالبون بها هو أشد وأعظم، وأخطر وأدهى، ليس بالنسبة لشخص التقي الجواد «عليه السلام» وحسب، وإنها بالنسبة لكل أتباعه وعبيه في سائر الأقطار والأمصار..

ولكننا نجد الإمام "عليه السلام" قد استطاع في إجابته على تلك الأسئلة أن يحتفظ بخطه الصحيح ويعطي رأيه الصائب في الأمور التي طرحت عليه من جهة، وأن يسد الطريق أمام ظهور أي تشنج غير مسؤول، سواء على مستوى العامة من الناس، أم على مستوى أهل العلم والمعرفة، الذين يخالفونه في الرأي في هذه المسائل، من جهة أخرى.

بالإضافة: إلى أنه لم يُبْقِ أي مجال لاستغلال غير مسؤول، من قبل من كانوا يترصدون الفرصة لذلك.. وعلى رأسهم المأمون العباسي بالذات..

حيث إنه عليه الصلاة والسلام قد طرح القضية بشكل علمي هادئ، قائم على الاستدلال والمنطق، الذي لن يجد أحد عنه محيصاً، مع التركيز على التهذيب في الكلمة، والرصانة في التعبير، وفي الأسلوب والسجاحة والساحة في الأخلاق..

### انحسار ظاهرة المناظرات:

ونلاحظ أخيراً: أننا لم نجد لتلك المناظرات العلمية، التي كان المأمون يهتم بها في عهد الرضا عليه الصلاة والسلام بها لا مزيد عليه، لا نجد لها أثراً في عهد الإمام الجواد «عليه السلام»، سوى هذه الأحداث الثلاثة التي أشرنا إليها آنفاً، وأنها قد جرت بين يحيى بن أكثم والإمام الجواد عليه الصلاة والسلام، بإغراء من المأمون نفسه، علناً تارة، وفي الخفاء أخرى. وربها يكون التاريخ - بسبب قِدم العهد - قد أخفى عنا شيئاً من ذلك، ولكنه لابد أن يكون يسيراً جداً، لا يمكن أن يقاس بالسنوات الكثيرة التي عايش فيها الإمام المأمون..

فلهاذا اختفت رغبة المأمون بجمع العلماء، وإقامة مجالس المناظرة مع الأئمة «عليهم السلام»?!، واختفى معها ما كان يتظاهر به من حب العلم والعلماء، فجأة، وبفعل ساحر، وبصورة تامة ونهائية، فسبحان الله، مقلب القلوب والأفندة، والمطلع على السرائر، وما تكنه الضهائر!!

نعم سبحان الله، علام الغيوب!!

وستار العيوب!!

وكاشف الكروب!!

### قديخدع السراب:

وبعد كل ما تقدم.. فإننا نشير إلى أن البعض قال:

"قصد المأمون من عقد مجالس المناظرة مع الإمام الرضا "عليه السلام" لزعزعة مركزه، ليهبط به، بينها كان قصده من المناظرة مع الإمام أبي جعفر "عليه السلام": أن يظهر للملأ فضله.."(١).

وهو قول لا يستند إلى أساس قوي، ولا يعتمد على ركن وثيق، فإن المأمون كان هو المأمون، لم يتغير، ولم يتبدل، فلم يكن يوماً شيطاناً، ويوما إنساناً.. بل كان أحدهما فقط في يوميه معاً، والوقائع والأحداث التي سبقت وتلت، هي التي تثبت أيهما كان!!

ومهما يكن من أمر: فقد غر ظاهر المأمون كثيرين من أرباب العلم والفضل، فتوهموا: أنه إنها كان يكرم الإمام التقي الجواد «عليه السلام» على الحقيقة، وأنه كان يعتقد بفضله، وعلمه، وأنه كان يودُّه ويجبه، حتى أحله على مهجته الخ.. على حد تعبير بعضهم (٢).

<sup>(</sup>١) الإمام الجواد، لمحمد على دخيل ص٦٥.

<sup>(</sup>٢) راجع الإرشاد للمفيد، وإعلام الورى، وغير ذلك من المصادر التي تقدمت لقضية الزواج \_ وراجع أيضاً أعيان الشيعة ج٢ ص٣٣ \_ ٣٦. وسيأتي ما يشير إلى ذلك في العنوان التالي، بعد الفقرات التي نقلناها من زيارته عليه السلام مباشرة..

مع أنه قد مر التصريح منه أكثر من مرة بها ينم عن دخيلة نفسه، ويؤكد سوء نيته، كها في قصة البازي الأشهب، وحديث طلبه من ابن أكثم أن يقطع الإمام ولو في مسألة واحدة، وأنه احتال عليه بكل حيلة، وغير ذلك..

### عقد ذنب البرذون:

ولكن الإمام "عليه السلام" لم يزل يظهر للناس ما يدلهم على أن له شأناً عظيماً، وأن لديه علوماً خاصة به، ليست لدى أحد غيره، ليؤكد لهم أمر إمامته "عليه السلام" عن هذا الطريق، حتى لقد روى أبو سليمان، عن صالح بن داود اليعقوبي، قال: لما توجه في استقبال المأمون إلى ناحية الشام، أمر أبو جعفر "عليه السلام"، أن يعقد ذنب دابته، وذلك في يوم صائف شديد الحر، لا يوجد الماء، فقال بعض من كان معه: لا عهد له بركوب الدواب، فإن موضع عقد ذنب البرذون غير هذا..(۱).

قال: فها مررنا إلا يسيراً حتى ضللنا الطريق بمكان كذا، ووقعنا في وحل كثير، ففسد ثيابنا وما معنا، ولم يصبه شيء من ذلك..(٢٠).

ولا شك في أن هذا الأمر سوف يلفت نظر من معه وغيرهم: إلى أن استقباله للمأمون لا يعني أن للمأمون امتيازاً عليه، بل هو يدخل في نطاق التصرفات الاضطرارية للإمام بالحق، تجاه متعدٍ، غاصبٍ، جبار..

<sup>(</sup>١) البرذون: دابة الحمل الثقيلة. والتركي من الحيل، ويقابلها: العِراب.

<sup>(</sup>٢) البحارج ٥٠ ص٥٥ وفي هامشه عن الخرائج والجرائح ص٣٢٧.

هذا.. ولكن رغم كل تلك المؤامرات والدسائس الرامية إلى الحط من الإمام الجواد «عليه السلام» في المناسبات المختلفة، فإن الإمام صلوات الله وسلامه عليه قد بقي القمة الشامخة، التي لم تنل منها العوادي، ولم تدنسها أهواء المبطلين، حتى ليقول النص التاريخي:

«احتال اَلمَأمون على أبي جعفر «عليه السلام» بكل حيلة، فلم يمكنه فيه شيء»(١).

نعم.. لم يمكنه من شيء، وكان العليه السلام، يزداد عظمة وتألقاً، ويزيد أمره تجذراً ورسوخاً، بشكل مرعب ومخيف لطلاب الدنيا، وعلى رأسهم المأمون والعباسيون، ومن تابعهم، وشايعهم، وقد استطاع العليه السلام، أن يجتاز بالإمامة والأمة ذلك المخاض الصعب والمجهد، التي تعرضت له، على أحسن وأفضل ما يمكن، فركز دعائم الدين، وأقام الحجة، وأنار السبيل للمدلجين. وتجسد فيه قول أبيه الإمام المعصوم، على بن موسى الرضا صلوات الله وسلامه عليه بصورة تامة وجلية:

«هذا المولود الذي لم يولد في الإسلام أعظم بركة منه»(٢).

وعلى حسب نص آخر: «هذا المولود، الذي لم يولد مولود أعظم على

<sup>(</sup>۱) الكافي ج۱ ص٤١٣ والمناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٣٩٦ والبحار ج٥٠ ص٦١.

<sup>(</sup>٢) البحارج٠٥ ص٢٠ عن الخرائج والجرائح.

كما أننا نقرأ في زيارته عليه الصلاة والسلام: «هادي الأمة، ووارث الأئمة، وخازن الرحمة، وينبوع الحكمة، وقائد البركة، وعديل القرآن في الطاعة، وواحد الأوصياء في الإخلاص والعبادة. وحجتك العليا، ومثلك الأعلى، وكلمتك الحسنى، الداعي إليك، والدال عليك، الذي نصبته علماً لعبادك، ومترجماً لكتابك، وصادعاً بأمرك، وناصراً لدينك، وحجة على خلقك، ونوراً تخرق به الظلم، وقدوة تدرك بها الهداية، وشفيعاً تنال به الجنة الخ..ه(").

نعم.. ولم يزل أمر الإمام «عليه السلام» يعلو، ونجمه يتألق، حتى أصبح ـ على صغر سنه ـ يُقِرُّ له بالعلم والفضل المؤالف والمخالف، والعدو والصديق.

ولربها تكون تلك المجالس التي كانت السلطة وراء إقامتها قد ساهمت في إظهار علمه وفضله، وانتشار صيته «عليه السلام» إلى حد بعيد..

ومن يراجع حادثة التزويج يجد الثناء العظيم عليه ـُ وكان عمره آنثذٍ تسع سنين ـ حيث يذكر المأمون أيضاً: أنه «إنها اختاره لتميزه على كافة أهل

 <sup>(</sup>۱) إعلام الورى ص٣٤٧ والإرشاد للمفيد ص٣٥٨ والكافي ج١ ص٢٥٨ والبحار
 ج٠٥ ص٣٢ و٣٥ عمن تقدم، وروضة الواعظين ص٣٣٧ والصراط المستقيم
 ج٢ ص٢٦٧ وإثبات الوصية ص٢١١.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الجنان ص ٤٨١ عن ابن طأووس في المزار، ومصابيح الجنان ص٣٢٣.

كما أنه: «لم يزل مشغوفاً به، لما ظهر له بعد ذلك من فضله وعلمه، وكمال عظمته، وظهور برهانه، مع صغر سنه»(۱۰).

وقال سبط ابن الجوزي: «وكان على منهاج أبيه في العلم، والتقى، والزهد، والجود»(٢).

كما أن ألجاحظ المعتزلي العثماني النزعة، والمنحرف عن الإمام على "عليه السلام" وأهل بيته الأطهار، والذي كان يعيش في البصرة، كان طويل الباع، وواسع الاطلاع، وقد كتب في كثير من الفنون، التي كانت شائعة في عصره، والذي كان معاصراً للإمام الجواد، ولأبنائه من بعده "عليهم السلام"..

الجاحظ هذا \_ قد جعل الإمام الجواد عليه الصلاة والسلام: "من الذين يعد من قريش، أو من غيرهم، ما يعد الطالبيون في نسق واحد، كل واحد منهم: عالم زاهد، ناسك، شجاع، جواد، طاهر، زاك، فمنهم خلفاء، ومنهم مرشحون: ابن ابن، ابن ابن، هكذا إلى عشرة، وهم:

<sup>(</sup>۱) راجع: الفصول المهمة لابن الصباغ المالكي ص٢٥٤ و٣٥٦ والصواعق المحرقة ص٢٠٤ ونور الأبصار ص١٦١ وروضة الواعظين ص٢٣٧ وكشف الغمة ج٣ ص١٤٣ و١٦٠ وإعلام الورى ص٣٥٠ ـ ٣٥١ والإرشاد للمفيد، وغير ذلك مما تقدم في حديث الزواج..

<sup>(</sup>٢) تذكرة الخواص ص٣٥٨\_ ٣٥٩ وعنه الإمام الجواد لمحمد علي دخيل ص٧٢.

الحسن بن علي، بن محمد، بن علي، بن موسى، بن جعفر، بن محمد، بن علي، بن الحسين، بن علي.

وهذا لم يتفق لبيت من بيوت العرب، ولا من العجم الخ..»(١).

وقال على جلال الحسيني: «برز على أهل زمنه في العلم، والفضل، مع صغر سنه»(۲).

وقال محمود بن وهيب البغدادي الحنفي: «وهو الوارث لأبيه علماً وفضلاً، وأجلّ إخوته قدراً وكمالاً»(٣)..

وكلمات العلماء في هذا المجال كثيرة لا مجال لتتبعها( " ..

### شغف أهل بغداد بالإمام الرضا ﷺ:

وعلى كل حال.. فلقد كان «عليه السلام» مورد تقدير وعناية الخاص والعام، وبلغ من حب الناس له، وشغفهم به، وتشوقهم إلى رؤية طلعته البهية، وأنواره القدسية، أنه كان إذا خرج إلى شوارع العاصمة \_ عاصمة الخلافة \_ بغداد، يتراكض الناس من هنا وهناك، ويتشرفون، ويقفون لرؤيته..

<sup>(</sup>١) آثار الجاحظ ص٢٣٥، والحياة السياسية للإمام الرضا ص٤٠٣ وليراجع ما هناك من التوضيح.

 <sup>(</sup>۲) الإمام محمد الجواد، لمحمد على دخيل ص٧٦ عن كتاب الحسين ج٢ ص٧٠٦.
 (٣) المصدر السابق عن جوهرة الكلام ص١٤٧.

 <sup>(</sup>٤) راجع على سبيل المثال: الإرشاد للمفيد، وإعلام الورى وأعيان الشيعة ج٢
 ص٣٣، والفصول المهمة للمالكي ص٢٥١.

الأمر الذي يعطي: أن رؤيته "عليه السلام" كانت تعتبر حدثاً هاماً بالنسبة إليهم..

قال قاسم بن عبد الرحمن ـ وكان زيدياً ـ : «خرجت إلى بغداد، فبينا أنا بها، إذ رأيت الناس يتعادون، ويتشرفون، ويقفون. فقلت: ما هذا؟! فقالوا: ابن الرضا. ابن الرضا.

فقلت: والله، لأنظرن. فطلع على بغل أو بغلة.

فقلت: لعن الله أصحاب الإمامة، حيث يقولون: إن الله افترض طاعة هذا.

فعدل إليَّ، وقال: يا قاسم بن عبد الرحمن، ﴿أَبَشَراً مِنَّا وَاحِداً نَتَّبِعُهُ إِنَّا إِذَا لَفِي ضَلاَلٍ وَسُعُرٍ ﴾ (')..

فقلت في نفسي: ساحر والله..

فعدل إلى فقال: ﴿ أَوُلْقِيَ الذِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوَ كَذَّابٌ أَشِرٌ ﴾ (".

قال فانصرفت، وقلت بالإمامة، وشهدت أنه حجة الله على خلقه واعتقدت الخ..ه<sup>(٣)</sup>..

<sup>(</sup>١) الآية ٢٤ من سورة القلم.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٥ من سورة القلم.

<sup>(</sup>٣) البحارج ٥٠ ص٦٤ وكشف الغمة ج٣ ص١٥٣.

# الفصل السابع: المعتصم: في أسلوبه الغبي، والجبان

## الهم الأول للمعتصم:

وأخيراً.. فإننا نجد المعتصم العباسي، بمجرد أن بويع له بالخلافة، توجه نحو الإمام الجواد «عليه السلام» «وجعل يتفقد أحواله، فكتب إلى عبد الملك الزيات: أن ينفذ إليه التقي، وأم الفضل، فأنفذ ابن الزيات علي بن يقطين () إليه، فتجهز، وخرج إلى بغداد. فأكرمه، وعظمه، وأرسل أشناس بالتحف إليه، وإلى أم الفضل» ().

وكان استقدام المعتصم له في أول السنة التي توفي بها «عليه السلام».. (٣٠).

 <sup>(</sup>١) قال المحقق البحاثة السيد مهدي الروحاني حفظه الله: إن علي بن يقطين كان قد
 توفى قبل ذلك الزمان، أي في سنة ١٨٢هـق.

ونقول: هذا صحيح. ويمكن أن يكون الصحيح هو: الحسن بن علي بن يقطين، أو أخوه الحسين بن علي بن يقطين.. ومعنى ذلك: أن في الرواية سقطاً؛ فليلاحظ..

 <sup>(</sup>۲) المناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٤٨٣ والبحار ج٠٥ ص٨. وأشار إليه ابن
 الصباغ المالكي في الفصول المهمة ص٢٦١ فليراجع هو وغيره من المصادر.

 <sup>(</sup>۳) الكافي ج۱ ص۱۱ والبحار ج۰۰ ص۱ و۲ و۸ و۱۳ والإرشاد للمفيد
 ص۳۱۸ والمناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص۳۸۰ وإعلام الورى ص٣٥٤.

وهذا.. إن دل على شيء، فإنها يدل على أن نفوذ الإمام عليه الصلاة والسلام، كان قد اتسع وتعاظم بحيث جعل المعتصم، يبادر فور بيعته إلى تفقد أحواله «عليه السلام» ورصدها..

وأخيراً.. فلا يجد حيلة إلا أن يستقدم الإمام «عليه السلام» إليه، لنفس الأهداف التي سبق أن دعت المأمون لاستقدامه وأبيه عليهما الصلاة والسلام من قبل..

# للإمام أسلوبه مع أوليانه:

ولسنا نشك: في أن المعتصم العباسي كان يخشى من نفوذ الإمام «عليه السلام».. حيث إنه رغم كل ما كان يعتبره مزايا ضعف، قد استطاع «عليه السلام» أن يجعل منه مزايا قوة، وأن يجد حتى في رجالات الدولة، من يتفانى في حبه، ويطفح قلبه بالتشيع له..

فقد روى الكليني عن: «محمد بن يحيى، ومحمد بن أحمد، عن السياري، عن أحمد بن زكريا الصيداني، عن رجل من بني حنيفة، من أهل بست وسجستان، قال:

رافقت أبا جعفر في السنة التي حج فيها في أول خلافة المعتصم، فقلت له، وأنا معه على المائدة، وهناك جماعة من أولياء السلطان: إن والينا \_ جعلت فداك \_ رجل يتولاكم أهل البيت ويحبكم، وعليَّ في ديوانه خراج، فإن رأيت جعلني الله فداك، أن تكتب إليه بالإحسان إليَّ؟!

فقال: لا أعرفه.

فقلت: جعلت فداك، إنه على ما قلت، من محبيكم أهل البيت،

فأخذ القرطاس فكتب:

# بسم الله الرحمن الرحيم

أما بعد..

فإن موصل كتابي هذا ذكر عنك مذهباً جميلاً، وإنها لك من عملك ما أحسنت فيه، فأحسن إلى إخوانك.

واعلم أن الله عز وجل سائلك عن مثاقيل الذر والخردل.

قال: فلما وردت سجستان سبق الخبر إلى الحسين بن عبد الله النيسابوري، وهو الوالي، فاستقبلني على فرسخين من المدينة، فدفعت إليه الكتاب، فقبله، ووضعه على عينيه، وقال لي: حاجتك؟

فقلت: خراج عليٌّ في ديوانك.

قال: فأمر بطرحه عني، وقال: لا تؤد خراجاً ما دام لي عمل، ثم سألني عن عيالي، فأخبرته بمبلغهم، فأمر لي ولهم بها يقوتنا وفضلاً.

فها أديت في عمله خراجاً ما دام حياً، ولا قطع عني صلته حتى مات.. "(١). وبلاحظ هنا:

أولاً: مدى فناء هذا الرجل في محبة الإمام الجواد «عليه السلام»، وأهل البيت صلوات الله وسلامه عليهم..

ثانياً: إنه «عليه السلام» قد أنكر في بادئ الأمر معرفته به، ولعله من

<sup>(</sup>١) البحارج ٥٠ ص٨٦ و٨٧ والكافيج ٥ ص١١١ و١١٢.

أجل الحفاظ عليه، حيث يعلم: أن في مجلسه من هو من موالي السلطان وجواسيسه.

ثالثاً: إنه «عليه السلام» لم يأمر في رسالته ذلك العامل بشيء خاص، وإنها وعظه وخوفه من حساب الله سبحانه، وعرفه أن ما يجديه من عمله هو ما أحسن فيه، كما أنه قد أشار في الرسالة إلى أن ذلك الرجل هو الذي نقل عنه ذلك المذهب الجميل، ولم يضف إلى ذلك ما يفيد صحة ما نقل له عنه..

## التزوير المعتصمي:

وذلك كله هو الذي يوضح لنا: سر اهتهام المعتصم برصد حركات الإمام «عليه السلام»، ثم استقدامه إليه ليكون على مقربة منه.. كها أن ذلك يجعلنا لا نستغرب عليه أن يبذل محاولة تزويرية، تهدف إلى تبرير الإيقاع بالإمام «عليه السلام»، ولكن السحر ينقلب على الساحر، فيبوء بالفشل الذريع، ويمنى بالخيبة القاتلة..

## وتتلخص هذه المحاولة التزويرية الرخيصة في:

«أن المعتصم دعا جماعة من وزرائه، فقال: اشهدوا لي على محمد بن
 علي، بن موسى زوراً، واكتبوا: أنه أراد أن يخرج..

ثم دعاه، فقال: إنك أردت أن تخرج عليًّ!

فقال: والله، ما فعلت شيئاً من ذلك..

قال: إن فلاناً وفلاناً شهدوا عليك..

فأحضروا، فقالوا: نعم. هذه الكتب أخذناها من بعض غلمانك الخ..».

ثم تذكر الرواية: أن الإمام عليه الصلاة والسلام دعا عليهم، فأخذ البهو يموج بهم، فطلب المعتصم منه أن يدعو الله لتسكينه، ففعل، فسكن(١)..

## الظلم والظالمون:

ولكنه رغم كل مضايقاتهم، فإن الإمام «عليه السلام» لا يتزحزح قيد أنملة عن موقفه الذي يرفض الخضوع لحكام الجور، ويرفض مختلف أشكال التعامل معهم:

وقد روي عن خيران الخادم القراطيسي أنه قال: "وكان الريان بن شبيب قال لي: إن وصلت إلى أبي جعفر "عليه السلام»، قلت له: مولاك الريان بن شبيب يقرأ عليك السلام، ويسألك الدعاء له ولولده..

[فذكرت له ذلك]: فدعا له، ولم يدع لولده..

فأعدت عليه، فدعا له، ولم يدع لولده..

فأعدت عليه ثالثاً، فدعا له، ولم يدع لولده..

فودعته وقمت..

فلما مضيت نحو الباب سمعت كلامه، ولم أفهم ما قال، وخرج الخادم في أثري، فقلت له: ما قال سيدي لما قمت؟

فقال لي: قال: من هذا الذي يرى أن يهدي نفسه؟

<sup>(</sup>١) البحارج ٥٠ ص٤٦ .. ٤٦ وفي هامشه عن: الخرائج والجرائح ص٧٣٧.

هذا ولد في بلاد الشرك، فلما أخرج منها سار إلى من هو شر منهم، فلما
 أراد الله أن يهديه هداه..»(۱).

فهو يرفض الدعاء لهذا الشخص، لمجرد أنه مع الظالمين، وهو يرى أن هؤلاء الظالمين أشرّ من أهل الشرك في بلاد الشرك!!

فكم كان يعاني صلوات الله وسلامه عليه، من أذى في تلك الأجواء التي كان يسعى أولئك الظالمون لإثارتها من حوله..

هذا.. ويلاحظ: أنه «عليه السلام» لا يزال يلمح ويصرح بإدانة الظلم، والظالمين، والمعينين لهم، والراضين بظلمهم، فقد روي «عليه السلام» عنه أنه قال:

«العامل بالظلم، والمعين له، والراضي به، شركاء»(٢).

وقال: «يوم العدل على الظالم أشد من يوم الجور على المظلوم»(٣).

## نعم القادر الله:

وغني عن البيان: أن الحركة السياسية للأئمة «عليهم السلام»، لا تقتصر على بعض المواقف القوية التي تختزن الكثير من التصميم على مواجهة أخطار التحدي للسلطة، ولركائزها السياسية العقائدية..

<sup>(</sup>١) رجال الكشي ص٦٠٩ و ٦١٠ والبحارج٥٠ ص١٠٧.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة ج٣ ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق وكذا الأحاديث التالية.

الفصل السابع: المعتصم: في اسلوبه الغبي، والجبان ........................ في السلوب الغبي، والجبان الجهاد، ولتكون كل كلماتهم ومواقفهم، وكل أسلوب حياتهم زاخراً بالمعاني، غنياً بالمعطيات، حتى أكلهم وشربهم، ومشيهم، وركوبهم، ولبسهم، في ألوانه، وفي تكوينه،

وقد كتبنا عن نقش خاتم الإمام الجواد «عليه السلام»، ما يلي:

وحتى ألقابهم، وحتى في نقش خواتيمهم.

"بعد أن تمكن المأمون من تغيير مجريات الأمور لصالحه، ولصالح تثبيت دعائم الحكم العباسي، عن طريق إجبار الإمام الرضا "عليه السلام" على قبول ولاية العهد، وبيعة الناس له "عليه السلام" بها.. ثم تمكنه من تصفية الإمام "عليه السلام" جسدياً بدس السم إليه..

وبعد أن أخمدت الثورات، وخنقت جميع الأصوات، وعادت المياه إلى مجاريها بين المأمون وبني أبيه العباسيين، فإن من الطبيعي أن يشعروا (المأمون، والعباسيون، وأعوانهم): أنهم قد حققوا غاية آمالهم، وحصلوا على أعز وأغلى أمنياتهم، ألا وهي تثبيت دعائم ملكهم، وترسيخ أركان سلطانهم، وأنه لم يعد ثمة أية قوة تستطيع أن تقف في وجه جبروتهم، ومقابل فاحش طغيانهم.

بعد كل ذلك نلاحظ: أن نقش خاتم الإمام الجواد «عليه السلام»، يتحدى كل تصوراتهم تلك، ويدين جميع مظاهر بغيهم وظلمهم، فيكون هو: «نعم القادر الله»..

وهذا هو نفس نقش أحد الخواتيم التي كانت لأمير المؤمنين «عليه السلام» من قبل، في ظروف لا تبتعد عن ظروف حفيده صلوات الله

## متى الفرج؟:

وفي عودة منا لسياق الحديث نقول: إن مضايقات السلطة لأبي جعفر "عليه السلام" كانت لا تطاق، حتى لقد روي عن ابن بزيع العطار، قال: قال أبو جعفر "عليه السلام": الفرج بعد المأمون بثلاثين شهراً. قال: فنظرنا، فهات "عليه السلام" بعد ثلاثين شهراً. (1).

فإذا كان «عليه السلام»، يرى أن في الموت فرجاً، فإن ذلك يفسح المجال أمام تصوراتنا لحقيقة المعاناة التي كان يكابدها الإمام «عليه السلام»، مع هؤلاء الظالمين..

## الأسلوب الجيان:

قلنا: إن السلطة قد أدركت: أن اغتيال الإمامة عن طريق إفراغها من محتواها العلمي، باعتماد أسلوب الحجاج والخصام، قد أفاد في تعزيز دعوة أهل البيت «عليهم السلام»، وخطهم، بدل أن يكون الأمر على عكس ذلك..

وقد ظهر لهم: أن السلطة، بإعدادها أجواء الحجاج هذه، إنها كانت تبحث عن حتفها بظلفها، وتهيء أسباب انتشار الدعوة ورسوخها، وتعريف الناس بها وبخصائصها..

<sup>(</sup>١) كشف الغمة ج٣ ص١٥٣ والبحارج٥٠ ص٦٤ عنه.

الأمر الذي ينذر بالخطر الداهم، ويبشر بالخسران المبين والعظيم لها، ليس فقط في مجال الحجاج، القائم على العقل والفكر، والمنطق، والبرهان، بل هو سوف يؤثر على قدرتها على مواجهة هذا الاتجاه فيها سوى ذلك من مجالات، ولاسيها في المجال السياسي.

وأدركت كذلك.. أن اعتهاد أسلوب اغتيال شخصية الإمام "عليه السلام»، وقدسيته من النفوس، وهدر كرامته بالشائعات، والاتهامات، لا يجدي كثيراً.. بل هو ربها يكون قد ساعد في إظهار الكثير من الخصائص والمزايا، التي يهتم الحكام بطمسها، والتعتيم عليها بكل ما يقدرون عليه..

وهي أيضاً: قد فشلت في عملية التزوير والافتراء على الإمام "عليه السلام"، بهدف إيجاد المبرر للتخلص منه بشكل علني وسافر، على النحو الذي يسمح بملاحقته بعد ذلك بحملة إعلامية مركزة، لتشويه سمعته، والنيل من قداسته في نفوس الناس..

بعد كل هذا وسواه: اتجهت السلطة المتمثلة بشخص المعتصم العباسي لعنه الله \_ بعد أن رأى كيف أن كيدهم، ومكرهم، قد عاد إليهم، وأن ما دبروه قد انقلب عليهم \_ اتجهت إلى التفكير والتخطيط للتخلص منه عليه الصلاة والسلام، بتلك الطريقة الجبانة، التي انتهجها الأسلاف الجبارون مع سلفه الصالح.. ألا وهي دس السم إليه صلوات الله وسلامه عليه.. حيث إنها هي الطريقة الوحيدة التي يمكنهم الاعتباد عليها، من دون أن تعرضهم لمشاكل ولأخطار ربها لا يتمكن الحكم من الصمود أمامها، أو من تجاوزها بيسر وسهولة..

# السبب المباشر للاغتيال:

ويذكرون: أن السبب المباشر للاغتيال، هو ما ذكره ابن أبي دؤاد للمعتصم، من أنه قال للمعتصم حينها رجع إلى قول الإمام الجواد «عليه السلام»، في مسألة قطع يد السارق، وترك أقوال الفقهاء الآخرين.

«ثم يترك أقاويلهم كلهم لقول رجل يقول شطر هذه الأمة بإمامته، ويدّعون: أنه أولى بمقامه، ثم يحكم بحكمه، دون حكم الفقهاء؟!

قال: فتغير لونه، وانتبه لما نبهته له»..

ثم تذكر الرواية: أن المعتصم قد دس السم إلى الإمام «عليه السلام» في اليوم الرابع<sup>(۱)</sup>.

وبعد.. فإن من الطبيعي: أن لا تنظر السلطة لهذه القضية العقائدية الخطيرة بعين الرضا والقبول، وأن تسعى لعرقلة جهود أصحابها ومعتنقيها لنشر فكرهم، والتبشير بمبادئهم وعقائدهم..

بل ستجد نفسها مندفعة بقوة وحماس نحو مقاومة هذه العقيدة، ومحاربتها، ومحاربة معتنقيها، والدعاة إليها، بمختلف الوسائل والأساليب التي تقع تحت اختيارها، وتتمكن من الاستفادة منها، بشكل أو بآخر.. لأن قضيتها معها تصبح قضية مصير، وحياة أو موت..

أما بالنسبة للرمز الذي يمثل هذه العقيدة، فسوف لن يهنأ لها عيش، ولن يقر لها قرار، إلا بعد القضاء عليه قضاءً مبرماً ونهائياً، ومحوه وكل آثاره

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي ج ١ ص ٣١٩ ـ ٣٢٠ والبحارج ٥٠ ص ٦ ـ٧.

## الوسيلة.. والأداة:

وكانت الوسيلة والأداة التي استخدمها المعتصم العباسي في ذلك هي: 
بنت المأمون بالذات، (١) والتي كانت زوجة الإمام «عليه السلام»، والرقيب 
لهم عليه، كما يظهر.. وكانت العدة التي ادخروها للقيام بمثل هذه المهمة 
وتنفيذها بدقة، وبأمانة، وفي الوقت المناسب..

وإذا كانوا قد نجحوا في التكتم على جريمتهم إلى حد جعل الشيخ المفيد رضوان الله تعالى عليه، وهو الرجل العظيم والدقيق النظر، يشك في إقدامهم على هذه الجريمة النكراء.. حيث قال: "وقيل إنه مضى مسموماً، ولم يثبت عندي بذلك خبر فأشهد به".. (").

### فإننا نجد:

أن الكثيرين أعلنوا بالفعل: أن أولئك الحكام قد اقترفوا هذه الجريمة. تصريحاً تارة، وتلويحاً أخرى (٣).

<sup>(</sup>١) راجع البحار ج٥٠ ص١٣ و١٧ والمصادر الآتية في الهامش ما بعد الآتي.

<sup>(</sup>٢) راجع: الإرشاد ص٣٦٨. والبحارج ٥٠ ص٣ عنه.

<sup>(</sup>٣) راجع: المناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٣٨٠ عن ابن بابويه، وص٣٨٤ وإثبات الوصية ص٢١٩ \_ ٢٢٠ وعبون المعجزات ص١٢٩ وتاريخ الشيعة ص٥٥و٥ ونور الأبصار ص١٦٣ وجلاء العيون ج٣ ص١١٢ عن المناقب وعبون المعجزات، والعياشي وسر السلسلة العلوية ص٣٨ وتفسير العياشي =

بل لقد كان ذلك متوقعاً منذ اللحظات الأولى للزواج، حسبها. أسلفناه..

وقد بلغ وضوح هذا الأمر حداً أصبح الإمام الجواد التقي عليه أفضل الصلاة والسلام يعد من جملة الثهانية أعداء، الذين قتلهم المعتصم - وقد سمي المثمن، لكثرة الثهانيات التي اتفقت له في حياته حسبها يقولون، وكانت هذه إحداها..

يقول الصفدي، وابن شاكر الكتبي: "وقتل ثبانية أعداء: بابك، وباطيش، ومازيار، والأفشين، وعجيف، وقاروت، وقائد الرافضة، ورئيس الزنادقة»(۱).

وقال ابن طاووس عليه الرحمة في دعاء كل يوم من شهر رمضان: «اللهم صلّ على محمد بن علي، إمام المسلمين، ووال من والاه، وعاد من عاداه، وضاعف العذاب على من شرك في دمه، وهو المعتصم»(۲).

<sup>=</sup> ج1 ص ٣١٩ ـ ٣٢٠ وتذكرة الخواص ص ٣٥٩ ونسبه إلى الإمامية والبحار ج ٥٠٠ ص ١٧ و ٢ و ٩ و ٨ و ٧ عن بعض من تقدم، وعن الروضة، ومروج الذهب ج٣ ص ٤٦٤ وأعيان الشيعة ج٢ ص ٣٥ وروضة الواعظين ص ٢٤٣ والغصول المهمة لابن الصباغ المالكي ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>١) الوافي بالوفيات ج٥ ص١٣٩ وفوات الوفيات ج٤ ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) إقبال الأعمال ص٩٧ والبحارج٠٥ ص٥١٠

وأما عن كيفية استشهاده فهناك روايات تقول إنه سم على يد زوجته أم الفضل بنت المأمون، بإيعاز من عمها المعتصم نفسه..

ولكن بعض الروايات نقول: إنه بعد أن استقدمه المعتصم، أنفذ إليه شراب حماض الأترج، تحت ختمه على يدي أشناس، فقال: إن أمير المؤمنين ذاقه، قبل أحمد بن أبي دؤاد، وسعيد بن الخضيب، وجماعة من المعروفين. ويأمرك أن تشرب منها بهاء الثلج، وصنع في الحال، وقال: اشربها بالليل، وقال: إنها تنقع بارداً، وقد ذاب الثلج. وأصر على ذلك. فشربها عالماً بفعلهم (۱).

وفي نص آخر: أن ابن أبي دؤاد حرَّض المعتصم على قتله، بعد قضية جرت، ترتبط بقطع يد السارق، حيث أقام الإمام «عليه السلام» عليهم الحجة، وأخذ المعتصم بقوله دونهم. فقال ابن أبي دؤاد للمعتصم:

"إن نصيحة أمير المؤمنين علي واجبة، وأنا أكلمه بها أعلم أني أدخل به النار! قال: ما هو؟

قلت: جمع أمير المؤمنين في مجلسه فقهاء رعيته وعلماءهم لأمر واقع من أمور الدين، فسألهم الحكم فيه، فأخبروه بها عندهم من الحكم في ذلك، وقد حضر مجلسه أهل بيته وقواده، ووزراؤه، وكتابه، وقد تسامع الناس بذلك من وراء بابه، ثم يترك أقاويلهم لقول رجل يقول شطر هذه الأمة بإمامته.

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهر أشوب ج٤ ص٨٠٣ والبحارج ص٨٠.

ويدَّعون أنه أولى منه بمقامه، ثم يحكم بحكمه، دون حكم الفقهاء؟! قال: فتغير لونه، وانتبه لما نبهته له.

وقال: جزاك الله عن نصيحتك خيراً..

قال: فأمر اليوم الرابع فلاناً، من كتاب وزرائه، بأن يدعوه إلى منزله، فدعاه، فأبى أن يجيبه، وقال: قد علمت أني لا أحضر مجالسكم.

فقال: إني إنها أدعوك إلى الطعام، وأحب أن تطأ ثيابي، وتدخل منزلي، فأتبرك بذلك، فقد أحب فلان بن فلان ـ من وزراء الخليفة ـ لقاءك..

فصار إليه، فلما طعم منها أحس السم، فدعا دابته، فسأله رب المنزل أن يقيم، قال: خروجي من دارك خير لك.

فلم يزل يومه ذلك وليله في خلفة (١)، حتى قبض «عليه السلام» (٢)..

ولعل دس السم إليه «عليه السلام»، قد تكرر، ويمكن أن يكون المعتصم قد بذل المحاولات الثلاث في يوم واحد، لكي يتأكد لديه النجاح فيها يرمي إليه..

كما ويلاحظ: أن رواية أشناس لا تصرح بأنه «عليه السلام» قد استشهد نتيجة لشربه ذلك الشراب..

<sup>(</sup>١) الخلفة: إنطلاق البطن، والقيء والقيام جميعاً.

 <sup>(</sup>۲) البحارج٠٥ ص٦ و٧ وتفسير العياشي ج١ ص٠٣٣ وتفسير البرهان ج١
 ص١٧٤ والوسائل ج١٨ ص٠٤٩ ذكر شطراً من الحديث.

الفصل السابع: المعتصم: في اسلوبه الغبي، والجبان .................. ١٥٧...

وحول توهم وفاته «عليه السلام» في زمن الواثق راجع كتاب بحار الأنوار..(۱) فإن ذلك ناشئ عن صلاة الواثق عليه في ظاهر الحال، حسبها أشار إليه العلامة المجلسي رحمه الله تعالى..

## كلام العلامة المظفر:

وأخيراً:

فقد قال العلامة الشيخ محمد حسين المظفر قدس الله نفسه:

اوكان يجمع العلماء، ليحاججوه، زعماً منه: أن يجد له زلم، يؤاخذه فيها، أو يسقط مقامه بها.

وزور عليه مرة كتباً تتضمن الدعوة لبيعته، فلا يكون مغبة ذلك، إلا إعلاء شأن أبي جعفر، وإظهار الكرامة والفضل له.. فكان المعتصم لا يزداد لذلك إلا حنقاً وغيظاً، ولا يقوى على كتبان ما يسره من الحسد والحقد، فحبسه مرة، وما أخرجه من السجن، حتى دبر الأمر في قتله، وذلك أن قدم لزوجته ابنة المأمون سباً، وحملها على أن تدفعه للإمام، فأجابته إلى ما أراد، فهات قتيلاً بسم المعتصم. وعندما شاهدت أثر السم قد بان في بدن الإمام تركته وحيداً في الدار، حتى قضى نحبه.

واحتشدت الشيعة على الدار، واستخرجوا جنازته، والسيوف على عواتقهم، وقد تعاقدوا على الموت، لأن المعتصم حاول أن يمنعهم عن تشييعه..

<sup>(</sup>١) البحارج ٥٠ ص٨ و ١١ و ١٢ و ١٣.

وتعرف من مثل هذه الحادثة كثرة الشيعة ذلك اليوم في بغداد، وقوتهم على المراس. ومن كثرة الرواة منهم تعرف كثرة العلم فيهم. ومن كثرة الحجاج والجدال، لاسيها في الإمامة تعرف قوة الحجة عندهم، وقوة الكفاح عن المذهب، واتضاح أمرهم»(1).

## اللمسات الأخيرة:

وبعد كل ما تقدم..

فإننا علينا أن نسجل هنا الحقيقة التالية: وهي:

أن الإمام الجواد "عليه السلام" قد قام بأعظم المهات وأخطرها.. ولو أنه لم يقم طول حياته الشريفة بأي نشاط آخر، سوى ما ذكرناه من تثبيت دعائم الإمامة، وحفظ خط الوصاية والزعامة في أهل البيت عليهم التحية والسلام.. لكفاه ذلك رفعة وفخراً، وعظمة وبجداً، على مدى الدهور والعصور..

فإن نفس عجزهم عن النيل من مقام إمامته عليه الصلاة والسلام، ويبقى هو الزعيم والقائد، والوصي والإمام وعدم تمكنهم من مواجهته في أعظم ما يدَّعيه، رغم صغر سنه، ورغم أنه لم يتلق العلوم والمعارف من

<sup>(</sup>۱) تاريخ الشيعة ص٥٦ ـ ٥٧. لكن ما ذكره من أنه قد سجن الإمام عليه السلام وموقف الشيعة حين استشهاده عليه السلام لم أعثر الآن له على مصدر وهو أعلم بها قال، ولعله استقى ذلك من مصادر أخرى لم يسعفني التقدير بالمراجعة إليها.

كما أن نفس قبول الشيعة بهذا الأمر، والتزامهم به، وهم الطائفة التي تأخذ على نفسها أن تكون منسجمة كل الانسجام مع المنطق والعقل، ومع الدليل القاطع، والبرهان الساطع، مهما كانت الظروف، وأياً كانت النتائج..

نعم.. إن هذا وذاك لهو من أعظم الأدلة على أحقية هذا الخط، وعلى سلامة هذا النهج، وعلى وضوح هذا السبيل..

وحتى حينها عملوا على قتله «عليه السلام»، بذلك الأسلوب العاجز والجبان، وكان عمره الشريف لا يزيد عن خمس وعشرين سنة إلا قليلاً..

فإن خليفته ووصيه، والقائم مقامه، هو الآخر يتولى هذا الأمر وهو صغير السن، بل كان عمره أقل من عمر أبيه حين تصدى لأمر الإمامة.. فيقف ليتحداهم، وليقهرهم، ويبهرهم، بنفس الحالة التي بهرهم وقهرهم بها أبوه من قبل..

ثم يتولى الإمامة بعد ذلك: الإمام الحجة «عليه السلام»، في سن أصغر من ذلك، حيث كان عمره خس سنين فقط..

ويكون كل منهم «عليهم السلام» أعظم الدلالات، وأوضح السبل والمناهج، لتعريف الناس بمقام الإمامة، الذي أراد أعداؤهم، وعملوا بكل ما في وسعهم لتعمية الدلالات عليه، وتشويش، وطمس السبل والمناهج إليه..

وقد كانت إمامة الهادي، بعد الإمام الجواد عليهما السلام، تتحدى سلطاناً غاشماً، ظالماً، متعصباً، لا يطيق ذكر الإمام على «عليه السلام» بخير

أبداً، وهو الذي حرث قبر الإمام الحسين "عليه السلام"، وأجرى عليه الماء، بهدف طمس معالمه، وليعفّي أثره، وكان منقاداً لزعيم تيار أهل الحديث الذي يعتمد النصوص أساساً لحركته الفكرية والإيمانية، وقد كان هؤلاء في أوج قدرتهم وفي عصرهم الذهبي، في ظل أكبر زعمائهم، وهو أحمد بن حنبل، تحميهم حراب سلطة لا تخاف الله في أهل البيت "عليهم السلام"، وفي شيعتهم، مع حرصهم الشديد والأكيد على التشكيك بالنصوص.. خصوصاً ما كان منها في حق الإمام علي وأهل بيته "عليهم السلام"، وبالأخص ما يثبت إمامتهم صلوات الله وسلامه عليهم..

وقد كان الفلج لأثمتنا الأطهار "عليهم السلام" على كلا هذين التيارين: تيار الإعتزال، وتيار أهل الحديث، وحيث كان التشيع في أضعف حالاته باعتقاد الناس، في أهم عنصر يقوم عليه، وهو عنصر الإمامة.. وذلك لصغر سن أثمتهم "عليهم السلام"..

ثم كان الإعتزال وأهل الحديث في أقوى حالاتها، وفي عصريها الذهبين، وفي عهد عظهاء أئمة الفريقين ومفكريها، وحيث تتوفر كل الإمكانات لهم، وهم تحت رعاية وحماية السلطة بكل عساكرها، وقواها المادية والمعنوية، وحيث يتوفر البطش والتعصب، والتسلح بالنص الديني المقدس، هو المسيطر في جانب أهل الحديث، وحيث يكون العقل والحنكة والحيلة والمكر، والسلطة وكل إمكاناتها ورموزها، وعظهاء النحلتين، هم المسيطرون ومن ورائهم الشعب بكل طبقاته، والمذاهب، والنحل بجميع توجهاتها، في جانبهم..

نعم.. إن النجاح للشيعة في هذين الحالين سيكون الضهانة للنجاح في كل العصور والدهور، وسيكون هو الإنجاز الأعظم والأفخم كها قلنا..

فاتضح: أن هذه القضية \_ وهي إمامة التقي الجواد عليه الصلاة والسلام على صغر سنه \_ كانت من أعظم القضايا، التي مهدت لتلك المفاجأة الكبرى، التي تعرض لها الشيعة الإمامية في قضية الإمام المهدي عليه الصلاة والسلام، الذي أصبح إماماً، وعمره لا يزيد على الخمس سنوات، ثم غاب عنهم غيبته الصغرى، ثم الكبرى، عجل الله تعالى فرجه، وسهل مخرجه، وجعلنا من أعوانه وأنصاره، والمجاهدين، والمستشهدين بين يديه، إنه خير مأمول، وأكرم مسؤول..

ونعتقد: أن الرسول الأعظم "صلى الله عليه وآله"، هو الذي بدأ التمهيد لهذا الحدث الهائل، وذلك حينها بايع الحسنين عليهها الصلاة والسلام في بيعة الرضوان ـ ولم يبايع صبياً غيرهما ـ حسبها ألمح المأمون إليه في كلامه المنقول عنه فيها تقدم..

وكذلك حينها أشهد الحسن «عليه السلام» على كتاب لثقيف، ثم أخرجه النبي «صلى الله عليه وآله» مع أخيه «عليهها السلام» للمباهلة مع نصارى نجران، وغير ذلك..

ثم تلا ذلك قضية استشهاد الزهراء البتول بهما صلوات الله وسلامه عليها وعليهما.. حسبها أوضحنا ذلك كله في كتابنا: «الحياة السياسية للإمام الحسن عليه السلام».. فليراجعه من أراد..

وليكن هذا هو آخر كلامنا في ما يرتبط بالحياة السياسية للإمام التقي

١٦٢ ..... الحياة السياسية للإمام الجواد عليه

الجواد عليه الصلاة والسلام.. ونعتذر لعدم تمكننا من استيفاء الكلام في هذا المجال.. فإن ذلك يحتاج إلى توفر تام، ووقت طويل.. وما لا يدرك كله، لا يترك جله..

والحمد لله، والصلاة والسلام على محمد وآله الطببين الطاهرين.

### كلمة ختامية:

وبعد.. فقد كانت تلك دراسة موجزة، وسريعة جداً حول الحياة «السياسية للإمام الجواد» عليه التحية والصلاة والسلام..

ويمكن أن يكون قد اتضح منها، ولو بشكل محدود، أهمية ما قام به هذا الإمام العظيم من أثر في تثبيت قواعد الدين، والحفاظ على خط الإمامة، وفي التمهيد لذلك الحدث الكبير والعظيم، الذي تجسد بإمامة الإمام المهدي أرواحنا فداه، وهو صبي صغير السن، ثم غيبته الصغرى والكبرى عجل الله تعالى فرجه الشريف..

وإذا كانت ثمة أحداث كبرى لا تنسى في حياة الأمة والأثمة عليهم الصلاة والسلام، فإن هذا الحدث لابد أن يكون منها، وفي طليعتها أيضاً، فإنه لا يقل في أهميته عن هدنة الإمام الحسن "عليه السلام" مثلاً، ولا عن البيعة بولاية العهد للإمام على الرضا "عليه السلام" ولا عن غيرهما من الأحداث الهامة والخطيرة.. وذلك لأنه يرتبط مباشرة بالهيكلية العقائدية للأثمة ولهذه الطائفة، التي تدين باستمرار خط الإمامة فيهم عليهم الصلاة والسلام.. ويمسها في الصميم.

نسأل الله سبحانه أن يوفقنا لدراسة حياة الأئمة عليهم الصلاة والسلام من كافة جوانبها، للاستفادة منها في حياتنا الفكرية والعملية.. فإنهم «عليهم السلام» هم القدوة، وهم الأسوة، وهم أثمة الهدى، وأعلام التقى، وسفن النجاة..

وإنني إذ أعتذر للقارئ الكريم عن عدم تمكني في هذه العجالة من القيام بدراسة مستوعبة وشاملة لحياة هذا الإمام العظيم.. فإنني أطلب منه أن يتحفني بآرائه، وبملاحظاته حول هذا البحث المقتضب.. وله مني جزيل الشكر، ووافر التقدير..

والله هو الموفق، والمسدد، وهو المعين، وهو الهادي. يوم الجمعة: ٨ جمادي الأولى ١٤٠٦ هجري قمري. جعفر مرتضى الحسيني العاملي

## المصادر والمراجع

### \_ ألف \_

١ . آثار الجاحظ، لجنة من أدباء مصر،

٢ \_ الإتحاف بحب الأشراف، للشبراوي الشافعي ط سنة ١٣١٦هـ. ق المطبعة الأدبية،

٣\_إثبات الهداة، للحر العاملي.

مصر .

٤ \_ إثبات الوصية، للمسعودي، منشورات جماعة المدرسين قم ، ايران.

٥ \_ الإحتجاج للطبرسي، ط سنة ١٣٩٠ وسنة ١٣٨٦هـ. ق. المطبعة الحيدرية، النجف
 الأشرف، العراق.

٦\_أخبار الدول للقرماني، مطبوع بهامش الكامل في التاريخ، ط أولى ١٣٠١ مصر.

٧\_الاختصاص للشيخ المفيد، منشورات جماعة المدرسين، قم، ايران.

٨ \_ إختيار معرفة الرجال، المعروف برجال الكشي، ط جامعة مشهد، سنة ١٣٤٨ هـ ش،
 إيران.

٩ \_ الإرشاد للشيخ المفيد، ط المطبعة الحيدرية سنة ١٣٩٢ هـ. ق. النجف الأشرف،
 العراق.

١٠ \_ الإستبصار للطوسي، ط سنة ١٣٧٦ هـ، النجف الأشرف، العراق.

١١ \_ إعلام الورى بأعلام الهدى للطبرسي، ط سنة ١٣٩٠ هـ ، المطبعة الحيدرية، النجف الأشر ف، العراق.

- ١٦٦ .....الحياة السياسية للإمام الجواد علية
- ١٢ ـ أعيان الشيعة للسيد محسن الأمين، ط سنة ١٤٠٣ هـ. ق. دار التعارف، بيروت،
   لينان.
  - ١٣ ـ إقبال الأعمال للسيد ابن طاووس، ط حجرية، ايران.
- ١٤ ـ أمالي الصدوق للشيخ الصدوق، ط المطبعة الحيدرية، سنة ١٣٨٩ هـ.ق. النجف الأشرف، العراق.
  - ١٥ ـ الإمام محمد الجواد، لمحمد على دخيل، دار التراث الإسلامي، بيروت، لبنان.
  - ١٦ ـ أنساب الأشراف، للبلاذري، بتحقيق المحمودي، ط سنة ١٣٩٤هـ ، بيروت، لبنان.
    - ١٧-الأنوار البهية، الشيخ عباس القمي.

#### \_\_\_\_

- ١٨ ـ بحار الأنوار، للعلامة المجلسي، طبعة حجرية قديمة، وط بيروت مؤسسة الوفاء،
   لبنان.
  - ١٩ ـ البداية والنهاية لأبي الفداء ابن كثير ط سنة ١٣٨١ هـ. ق.
  - ٢٠ ـ بصائر الدرجات، لمحمد بن الحسن الصفار، ط سنة ١٣٨١ هـ. ق
- ٢١ ـ بغداد لأبي الفضل أحمد بن أبي طاهر الكاتب، المعروف بابن طيفور ط سنة ١٣٦٨
   هـ.ق.

#### ــ تــ

- ٢٢ ـ تاريخ التمدن الإسلامي لجرجي زيدان دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان.
  - ٢٣ .. تاريخ الخلفاء للسيوطي، ط سنة ١٣٧١ هـ. ق. مطبعة السعادة مصر.
- ٢٤ ـ تاريخ الشيعة للشيخ محمد حسين المظفري، منشورات مكتبة بصيرتي، قم، ايران.
  - ٢٥ ـ تاريخ الطبري ط الإستقامة سنة ١٩٤٨م. القاهرة، مصر.

الفهارس ......٢٦ ٢٦\_تاريخ ئيسابور

٢٧ \_ تذكرة الخواص، لسبط ابن الجوزي، ط المطبعة الحيدرية، سنة ١٣٨٣هـ ، النجف الأشرف،العراق.

٢٨ \_ تفسير الثعلبي، مخطوط.

٢٩ \_ تفسير العياشي، ط المكتبة الإسلامية، طهران إيران.

٣٠ ـ تفسير القُمي لعلي بن ابراهيم بن هاشم، ط سنة ١٣٨٧ هـ. ق بيروت، لبنان.

٣١\_التهذيب، للشيخ الطوسي، ط النجف الأشرف، العراق.

٣٢\_ تهذيب التهذيب لابن حجر العسقلاني، ط دار صادر، بيروت، لبنان.

٣٣ ـ التوحيد، للصدوق، مؤسسة النشر الإسلامي لجماعة المدرسين، قم، إيران،

### -ج-

٣٤ - جلاء العيون للسيد عبدالله شبر، منشورات مكتبة بصيري، قم، ايران.

٣٥ ـ جوهرة الكلام،

### -ح-

٣٦\_ حلية الأولياء، لأبي نعيم، ط دار الكتاب العربي، ط سنة ١٣٨٧ هـ ، بيروت، لبنان.

٣٧ ـ الحور العين للأمير نشوان الحميري، ط سنة ١٩٧٢م. إيران،

٣٨\_ الحياة السياسية للإمام الحسن عليه السلام للمؤلف، مشورات جماعة المدرسين، قم، ايران، ودار السيرة، بيروت، لبنان.

٣٩ ــ الحياة السياسية للإمام الرضا عليه السلام للمؤلف، مشورات جماعة المدرسين، قم ، ايران.

١٦٨ ......الحياة السياسية للإمام الجواد على ١٦٨

-خ-

٤٠ ـ الخرايج والجرايح للراوندي، ط المصطفوي، ايران.

\_ 2 \_

٤١ ـ دراسات وبحوث في التاريخ و الإسلام، ط مركز جواد للطباعة والنشر، بيروت،
 لبنان.

٤٢ ــ دلائل الإمامة للطبري، ط سنة ١٣٨٣ هـ. ق. المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، العراق.

٤٣ ـ دلائل الصدق، للمظفر، ط سنة ١٣٩٥ هـ. ق. قم، إيران.

٤٤ ـ الدمعة الساكبة.

\_ذ\_

٤٥ ـ ذكر أخبار أصفهان لابي نعيم، ط سنة ١٩٣٤م ليدن ، ثم مؤسسة النصر، طهران،
 ايران.

-ر-

٤٦ ـ روضة الواعظين، للفتال النيسابوري، ط سنة ١٣٨٦هـ . ق المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف.

ـسـ

٤٧ \_ سر السلسلة العلوية لابي نصر البخاري، ط سنة ١٣٨١ هـ. ق. الحيدرية، النجف الأشرف، العراق.

٤٨ \_ سفينة البحار، للشيخ عباس القمي، ط مؤسسة انتشارات فراهاني، إيران.

\_ش\_

٤٩ \_شرح ميمية أبي فراس لابن أمير الحاج.

### ـصــ

- ٥٠ ـ صحيح البخاري، ط سنة٩ ١٣٠ هـ. ق. وط محمد علي صبيح وأولاده، مصر .
- ١٥ ـ الصحيح من سيرة النبي الأعظم، لجعفر مرتضى العاملي الطبعة الرابعة، دار السيرة ودار الهادي ١٤١٥ هـ . ق ١٩٩٥م، بيروت، لبنان.
  - ٥٢ \_ صحيفة الأبرار
  - ٥٣ \_ الصراط المستقيم، للبياضي العاملي، ط سنة ١٣٨٤ هـ، مطبعة الحيدري.
- ٥٤ ـ الصواعق المحرقة لابن حجر الهيثمي، دار المحمدية، القاهرة، وط سنة ١٣١٢ وط دار
   البلاغة، مصر.

### ـ ط ـ

٥٥ ـ طبقات الأطباء، لابن جلجل.

### -8-

- ٥٦ ـ العقد الفريد لابن عبد ربه ط سنة ١٣٨٤ هـ. ق. دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان.
- ٥٧ ـ علل الشرايع، للشيخ الصدوق، ط الحيدرية، سنة ١٣٨٥ هـ. ق. النجف الأشرف،
   العراق.
- ٥٨ ـ عنوان المعارف في ذكر الخلائف، للصاحب بن عباد، ط سنة ١٣٨٥ هـ. ق. مطبعة الإرشاد، بغداد العراق.
  - ٥٩ \_عيون أخبار الرضا (ع) للشيخ الصدوق، ط سنة ١٣٧٧ هـ. ق. قم، ايران.
- ٦٠ عيون المعجزات للشيخ حسين بن عبد الوهاب، أو للمرتضى، منشورات مكتبة
   الداوري، قم، ايران.

١٧٠ ......الحياة السياسية للإمام الجواد عليمة

### -غ-

٦١ ـ الغدير، للأميني، ط سنة ١٣٩٧ هـ . ق. دار الكتاب العربي، بيروت.

٦٢ ـ الغيبة، للشيخ الطوسي، ط سنة ١٣٨٥ هـ، مطبعة النعمان، النجف الأشرف، العراق.

### ـفـ

٦٣ ـ فرق الشيعة للنوبختي، ط الحيدرية سنة ١٣٨٨ هـ. ق. النجف الأشرف، العراق.

٦٤ ـ الفصول المختارة من العيون والمحاسن للشيخ المفيد، ط سنة ١٣٨١ هـ. ق. النجف الأشرف، العراق.

٦٥ ـ الفصول المهمة لابن الصباغ المالكي ط الحيدرية سنة ١٣٨١ هـ. ق. النجف الأشرف، العراق.

٦٦ \_ فوات الوفيات لإبن شاكر الكتبي، ط دار صادر، بيروت، لبنان.

٦٧ - الفيض القدير في شرح الجامع الصغير، للمناوي.

### \_ق\_

٦٨ ـ قاموس الرجال، للتستري، مركز نشر كتاب، طهران، وط جماعة المدرسين، إيران.

٦٩ ـ قصار الجمل للمشكيني، طقم، ايران.

### \_4\_

٧٠ ـ الكافي (الأصول) للكليني، المطبعة الإسلامية، ط سنة ١٣٨٨ هـ ، و(الفروع) مطبعة الحيدري، ط سنة ١٣٧٧ هـ ، طهران، إيران.

٧١ ـ كشف الغمة، للإربلي، ط دار الأضواء، بيروت، لبنان. والمطبعة العلمية سنة ١٣٨١ هـ قم، إيران.

٧٧ - كفاية الأثر، للخزاز، ط مطبعة الخيام قم، إيران.

القهارس .....القهارس المستنانين المستنانين المستنانين المستنانين المستنانين المستنانين المستنانين المستنانين

-9-

٧٣\_مثير الأحزان للجواهري، انتشارات الأعلمي، طهران، ايران.

٧٤ ــ المجالس السنية للسيد محسن الأمين، ط سنة ١٣٩٨ هـ.ق. ، دار التعارف، بيروت، لمنان.

٧٥ ـ المحجة البيضاء للمولى محسن الكاشاني، ط انتشارات جماعة المدرسين، قم، ايران.

٧٦ مدينة العلم (مجلة)، السنة الأولى، ط قم، ايران.

٧٧\_مروج الذهب للمسعودي، ط دار الأندلس، سنة ١٩٦٥، بيروت، لبنان.

٧٨ ـ المزار، لابن طاووس

٧٧ مسند الإمام الرضا (عليه السلام) للعطاردي، ط سنة ١٤٠٦، مشهد، أيران.

٨٠ ـ مصابيح الجنان للسيد عباس الكاشاني، منشورات دار الكتب العلمية في النجف الأشر ف، العراق.

٨١ م المصباح للكفعمي، ط حجرية.

٨٢\_ معاني الأخبار للشيخ الصدوق، ط سنة ١٣٦١ هـ. ق. منشورات جماعة المدرسين، قم، ايران.

٨٣\_معرفة تركيب الجسد للحسين بن أحمد التيمي

٨٤ ـ مفاتيح الجنان للشيخ عباس القمي، المطبعة الإسلامية، ايران.

٨٥ ـ المقالات الإسلاميين لأبي حسن الأشعري، ط سنة ١٩٦٣م. مطبعة حيدري. طهران، ايران.

٨٦ ـ مقالات والفرق لسعد بن عبدالله الأشعري، ط الحيدري سنة ١٩٦٣م، طهران ايران. ١٧٢ ...... الحياة السياسية للإمام الجواد عليه

٨٧ ـ الملل والنحل، للشهرستاني، ط سنة ١٣٨٧ هـ. ق. مصر.

٨٨ ـ مناقب آل أبي طالب، لابن شهر آشوب، المطبعة العلمية، قم، إيران.

٨٩ ــ مناقب الإمام أحمد بن حنبل لابي فرج بن الجوزي، ط دار الآفاق الجديدة، سنة ١٣٩٣م. بيروت، لبنان.

٩٠ ـ منتخب الأثر، للطف الله الصافي، من منشورات مكتبة الصدر، طهران، ايران.

٩١ ـ من لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق، ط النجف الأشرف، العراق وانتشارات جماعة
 المدرسين، قم، ايران.

#### …ن۔

٩٢ ـ نزهة المجالس للصفوري الشافعي، مطبعة المعاهد، القاهرة، مصر.

٩٣ \_ نظرية الإمامة، أحمد محمود صبحي، ط دار التعارف سنة ١٩٦٩ م، القاهرة.

٩٤ ـ نقش الخواتيم لدى الأثمة عليهم السلام للمؤلف، ط ايران.

٩٥ ـ نور الأبصار، للشبلنجي، المطبعة اليوسفية، نشر مكتبة الجمهورية، مصر.

#### - و -

٩٦ ـ الوافي بالوفيات للصفدي.

٩٧ \_ وسائل الشيعة للحر العاملي، المكتبة الإسلامية، ط سنة ١٣٨٥ هـ ، إيران.

٩٩ ـ وفاة الإمام الجواد، للسيد عبد الرزاق الموسوي المقرم، النجف الأشرف، العراق.

### –ي–

١٠٠ ـ ينابيع المودة، للقندوزي الحنفي، ط سنة ١٣٠١ هـ. ق إسلامبول، تركيا.

# المحتويات

| نقليم:ناله المسالين المسا |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ،<br>الفصىل الأول: بمهـدات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| التخطيط في خدمة الرسالة:التخطيط في خدمة الرسالة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الإمام السجاد علطيَّة في مواجهة الردة:١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| التركيز على قواعد ثلاث:التركيز على قواعد ثلاث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| النهى عن الإذاعة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الإذاعة وآثارها:الإذاعة وآثارها:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الهدف من المناظرات: ١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| موازنة: ١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| خط الأثمة علي في الأمة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ما جرى في نيسابور خير شاهد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لا بد من سياسات جديدة: ١٧ ١٧ الله عن سياسات الله عن اله           |
| سؤال يطرح نفسه:١٨١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الثورة قبل أوانها خسارة ولو نجحت:١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ال: بدية للاعتبار، لا للأسوة:٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| الحياة السياسية للإمام الجواد علطية | ١٧٤                              |
|-------------------------------------|----------------------------------|
| ۲۲                                  | لا مجال للمجازفة:                |
| لزال وإعصار في الأعماق              | الفصل الثاني: ز                  |
| ۲٥                                  | من خصائص الشيعة:                 |
| ۲٥                                  | الاعتماد على العقل والفطرة:      |
| 77                                  | الشيعة والإمامة:                 |
| ۲۷                                  | الإمام المعجزة:                  |
| ۲۸                                  | الزلزال من الأعماق:              |
| ۲۹                                  |                                  |
| د بالله :                           | تمهيد الإمام الصادق للإمام الجوا |
| ٣٠                                  | والإمام الرضا عَكَلَيْهُ أيضاً:  |
| ٣٢                                  |                                  |
| ٣٤                                  |                                  |
| _                                   | وللإمام الجواد علطية موقف آخر أ  |
| يلة:                                |                                  |
| ξ·                                  |                                  |
| ٤١                                  |                                  |
| ٤٢:                                 |                                  |
| ٤٣ ٣3                               |                                  |
| ٤٥                                  | ·                                |

.

| الفهارس١٧٥                                    |  |  |
|-----------------------------------------------|--|--|
| صلاحيات الإُمام على على مع صغر سنه: ٢٦        |  |  |
| ومن تجليات الأخطار الجسام أيضاً: ٤٨           |  |  |
| تعظيم علي بن جعفر للإمام الجواد علطُّلغ : • ٥ |  |  |
| الفصل الثالث: عواصف وأعاصير تقتحمهم           |  |  |
| عواصف وأعاصير تقتحمهم:٥٥                      |  |  |
| التشيع.َ. والحكام: ٥٦                         |  |  |
| موقع الحكام في هذا الصراع:٥٦                  |  |  |
| المعتزلة : ٥٨                                 |  |  |
| طائفة الشيعة وموقعها:٨٥                       |  |  |
| الشيعة والعقل: ١٦                             |  |  |
| الشيعة في قلب المعترك: ١٦                     |  |  |
| ماذا لو فشل الشيعة؟: ٢٢                       |  |  |
| ماذا لو نجحت فرقة الشيعة؟: ٣٣٠                |  |  |
| استغلال صغر سن الإمام علطية: ٦٤               |  |  |
| النتيجة الحاسمة:                              |  |  |
| الفصل الرابع: الإمامة في معرض الاغتيال        |  |  |
| الإمامة في مضمونها العام:٧١                   |  |  |
| ركنان تقوم عليهما الإمامة:٧١                  |  |  |
| الاهتمام بالنص: ٢٣                            |  |  |

| الحياة السياسية للإمام الجواد علين | ١٧٦                                 |
|------------------------------------|-------------------------------------|
| ٧٤                                 | الاهتمام بالعلم الخاص               |
| ٧٤                                 | وضوح النص                           |
| ٧٥                                 | من هم الخلفاء الاثنا عشر؟!:         |
| v q                                | علم الإمامة طريق لإثبات النص:       |
| ۸٠                                 | اغتيال الإمامة: أو اغتيال الإمام: . |
| ۸٠                                 |                                     |
| ۸۲                                 | اتق الله يا ذا العثنون:             |
| ۸۳                                 | مخارق، أو ابن مخارق:                |
| ۸۳                                 | استجابة دعائه علطية:                |
| Λξ                                 | اغتيال علم الإمامة:                 |
| ۸٧                                 |                                     |
| اللقاء الأول في بغداد              |                                     |
| ٩١                                 | ىما سېق:                            |
| ٩١                                 | الرقابة حذفت:                       |
| ٩٢                                 | بغداد سجن أم رقابة:                 |
| ٩٤:                                | استقدام المأمون للإمام الجواد علطيج |
| 90                                 |                                     |
| ٩٧                                 |                                     |
| \•••                               |                                     |

| الفهارس٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 17   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| الحدث:الحدث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١    |
| هل يلعب الإمام؟: المام؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| هل الإمام في بغداد، أم عند المأمون؟!:٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| لماذا رجع الخليفة عن الصيد؟:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| صغر سن الإمام على أطمعه: ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١٠٥  |
| ماذا لو لم يُجِب الإمام على السؤال؟!:٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۲۰۱  |
| الرعب القاتل: الرعب القاتل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱۰۸  |
| الفصل السادس: مناظرات أم مؤامرات!!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| التجربة المأساة:التجربة المأساة: المناساة المأساة المأساة المأساة المأساة الماساة الماساة الماساة الماسان الماسا | 111  |
| الزواج المؤامرة: المؤامرة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 111  |
| الحدث في نصه التاريخي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۱۱۳  |
| وقفات مع الحدث: • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱۲۰  |
| العباسيون في الواجهة لماذا؟!:١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 171  |
| لا مجال لإحسان الظن بالمأمون:٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 177  |
| محاولة أخرى للمأمون: معاولة أخرى للمأمون:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۲۳  |
| التقديرات المأمونية سراب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۲۳  |
| أخطر مؤامرة: أخطر مؤامرة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 371  |
| الناس يدركون سوء النوايا: ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 170  |
| العقرب تعود من جديد:١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 177. |

| الحياة السياسية للإمام الجواد عطي بخ | 1VA                               |
|--------------------------------------|-----------------------------------|
| ١٣٠                                  | يحيى بن أكثم أداة أيضاً:          |
| ١٣٠                                  | الأسئلة تحريضية:                  |
| ١٣٢                                  | انحسار ظاهرة المناظرات:           |
| ١٣٣                                  | قد يخدع السراب:                   |
| 178                                  | عقد ذنب البرذون:                  |
| ١٣٥                                  | المولود المبارك:                  |
| ١٣٨:                                 | شغف أهل بغداد بالإمام الرضا علطنا |
| : في أسلوبه الغبي، والجبان           | الفصل السابع: المعتصم             |
| 187                                  | الهم الأول للمعتصم:               |
| ١٤٤                                  | للإمام أسلوبه مع أوليائه:         |
| 187                                  | التزوير المعتصمي:                 |
| ١٤٧                                  | الظلم والظالمون:                  |
| ١٤٨                                  | نعم القادر الله:                  |
| 10                                   | متى الفرج؟:                       |
| 10                                   | الأسلوب الجبان:                   |
| 107                                  | السبب المباشر للإغتيال:           |
| ١٥٣                                  | الوسيلة والأداة:                  |
| 100                                  | كيف استشهد عك إلى المستشهد عليه   |
| 10Y                                  | كلام العلامة المظفر:              |
|                                      |                                   |

| ۱۷  | س۱            | الفهار |
|-----|---------------|--------|
| ۸۵۱ | ـات الأخيرة:ا | اللمس  |
| ۲۲۲ | ختامية:       | كلمة   |
| ١٦٥ | ر والمراجع    | المصاد |
| ۱۷۳ | ياتيات        | المحتو |

# كتب مطبوعة للمؤلف

١ \_ الآداب الطبية في الإسلام

٢ ـ ابن عباس وأموال البصرة

٣ ـ ابن عربي سني متعصب

٤ - أبوذر لا إشتراكية .. ولا مزدكية

٥ \_ أحيـوا أمـرنا

٦ - إدارة الحرمين الشريفين في القرآن الكريم

٧ ـ الإسلام ومبدأ المقابلة بالمثل

٨ ـ الإمام على والنبي يوشع ﷺ

٩ ـ أفلا تذكرون «حوارات في الدين والعقيدة»

١٠ ـ أكذوبتان حول الشريف الرضي

١١ - أهل البيت في آية التطهير

١٢ \_ بحث حول الشفاعة

١٣ \_ براءة آدم عليه (حقيقة قرآنية)

١٤ ـ البنات ربائب.. قل: هاتوا برهانكم

١٥ \_ بنات النبي عَلَيْهُ وَأَنَّهُ أَمْ ربائبه

١٦ \_ بيان الأئمة وخطبة البيان في الميزان

١٧ \_ تخطيط المدن في الإسلام

١٨ ـ تفسير سورة الفاتحة

١٩ ـ تفسير سورة الكوثر

٠٧ \_ تفسير سورة الماعون

٢١ ـ تفسير سورة الناس

۲۲ ـ تفسير سورة هل أتى (۱/ ۲)

٢٣ ـ توضيح الواضحات من أشكل المشكلات

٢٤ \_ الحاخام المهزوم (هكذا يحاور اليهود)

٢٥ ـ حديث الإفك

٢٦ \_ حقائق هامة حول القرآن الكريم

٢٧ \_ حقوق الحيوان في الإسلام

٢٨ \_ الحياة السياسية للإمام الجواد علطية

٢٩ \_ الحياة السياسية للإمام الحسن عليه

• ٣ \_ الحياة السياسية للإمام الرضاعطية

٣١\_ خسائر الحرب.. وتعويضاتها (نموذج من حياة الإمام علي عليه)

٣٢ ـ خلفيات كتاب مأساة الزهراء به (١/٦)

٣٣ ـ دراسات وبحوث في التاريخ والإسلام (١/٤)

٣٤\_دراسة في علامات الظهور

٣٥ ـ ربائب الرسول عَلَيْكُانَة «شبهات وردود»

٣٦ ـ رد الشمس لعلى عطية

٣٧\_زواج المتعة (تحقيق ودراسة) (١/٣)

٣٨ ـ الزواج المؤقت في الإسلام (المتعة)

٣٩ ـ سلمان الفارسي في مواجهة التحدي

• ٤ \_ سنابل المجد (قصيدة مهداة إلى روح الإمام الخميني وإلى الشهداء الأبرار)

٤١ ـ السوق في ظل الدولة الإسلامية

٤٢ ـ سياسة الحرب في دعاء أهل الثغور

٤٣ ـ شبهات يهودي

٤٤ \_ الشهادة الثالثة في الأذان والإقامة

٥٥ \_ الصحيح من سيرة الإمام على عليه (١ / ٥٠)

\_ (من الولادة إلى الخلافة) ١/ ٢٠

\_ (من البيعة إلى صفين) ٢١/ ٣٠ وباقي ألجزاء قيد الإنجاز

٤٦ \_ الصحيح من سيرة النبي الأعظم عَلَيْمُ الله (١/ ٣٥)

٤٧ \_ صراع الحرية في عصر الشيخ المفيد

٤٨ ـ طريق الحق (حوار مع عالم جليل من أهل السنة والجماعة)

٤٩ ـ ظاهرة القارونية من أين؟ وإلى أين؟!

• ٥ \_ ظلامة أبي طالب عطية

١ ٥ ـ ظلامة أم كلثوم

٥٢ ـ عاشوراء بين الصلح الحسني والكيد السفياني

٥٣ ـ على علطَائِم والحوارج (١/ ٢)

٤٥ \_ الغدير والمعارضون

٥٥ \_ القول الصائب في إثبات الربائب

٥٦ \_ كربلاء فوق الشبهات

٥٧ \_ لست بفوق أن أخطىء من كلام على عليه

٥٨ ـ لماذا كتاب مأساة الزهراء عليه

٥٩ \_ مأساة الزهراء ﷺ (شبهات وردود) (١/ ٢)

٦٠ \_ ماذا عن الجزيرة الخضراء ومثلث برمودا؟!

٦١ ـ مختصر مفيد (أسئلة وأجوبة في الدين والعقيدة) (١١ / ١٤)

٦٢ \_ مراسم عاشوراء (شبهات وردود)

٦٣ \_ المسجد الأقصى أين؟!

٦٤ \_ مقالات و دراسات

٦٥ \_ منطلقات البحث العلمي فوالجميرة العبوية

٦٦ \_ ميزان الحق (شبهات وردود) (١ / ٤)

٦٧ ـ المواسم والمراسم

٦٨ ـ موقع ولاية الفقيه من نظرية الحكم في الإسلام

٦٩ ـ موقف علي عليه في الحديبية

٧٠ ـ ميزان الحق (شبهات وردود) (١/٤)

٧١ ـ نقش الخواتيم لدى الأئمة عليه

٧٢ ـ الولاية التشريعية

٧٣ ـ ولاية الفقيه في صحيحة عمر بن حنظلة

٧٤ ـ أبو ذر مسلم أم شيوعي (بالفارسية)؟!

